

حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کا ارشاد

أَقِيمُوا هَذِينَ الْعُمُودَيْنَ وَأَوْقِدُوا هَذِينَ الْمُصَبَّاحَيْنَ

[نحو البدرفة ص ۲۸۸ تحدی و من کلام را علیہ السلام قبل موته]

یعنی حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ نے (قبل الوفات بطور وصیت) فرمایا کہ کتاب سنت کے ان دو ستون کو قائم رکھنا اور ان دو چہاراغوں کو روشن کیے رکھنا۔

# حدیثِ تلیین

[مع جدید اضافہ جات و صلح و ترمیم]

کتاب اللہ کے ساتھ امامت کی جگہ سنت نبوی (علی صاحبہاصلوہ وآلہ وسالم) کو محبت شرعی ہونے کا مدلل ثبوت

حدیثِ تلیین کی بنیاد پر بخاری و مسلم اور وجہ امامت کو تحسیں لائل کے ساتھ بہل شہر اگیا ہے

تألیف

حضرت مولانا محمد نافع صاحب مظلہ العالی  
محمدی شریف ○ صنیع جہنگ

مکتبہ بکیش

۵۔ سجنی شریف، بیرون سوری گیٹ، سرکار روڈ، لاہور

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
حَفَظَ اللَّهُ تَعَالَى مَرْضَى كَارِثَةَ

اَقْتَبَعُوا هَذِينَ الْعَجُونَ حَدَّيْنِ رَفَاقَ قَبْرِيْنَ هَذِينَ الْمَضْبِعَيْنَ  
کتابِ دُسْتَت کے ان دو سو نوں کو قائم رکھنا اور ان دو چار گوں کو روشن کرنے رکھنا

# حدیثِ کلین

ابن حماد

چامعِ کمالاتِ علمیہ و عملیہ حضرت مولانا محمد ناقع صاحب  
مدرس جامعہ محمدی شریف۔ عنبریں جنگ

الناظر

مکہریکیں۔ ۵، بخشی سٹریٹ۔ بیرونی موری گیٹ، لاہور

## جله حقوق بحق مصنف محفوظ هيئ

(طبع ثالث)

|                   |                       |
|-------------------|-----------------------|
| نام کتاب          | حدیث ثقیلین           |
| نام مصنف          | مولانا محمد نافع صاحب |
| ناشر              | مکتبہ ۵ بخشی شریعت    |
| بیرونی مدرسی گبیٹ | برکرودہ - لاہور       |
| طبع               |                       |
| مکتبہ ۵ بخشی      | لاہور                 |
| تعداد             | ۱۱۰                   |
| تاریخ اشاعت       | طبع ثالث              |
| جنسی              | ۱۹۸۳                  |
| قیمت مجلہ         | ۳۹ روپیہ              |
| قیمت عام          | ۲۲۱ روپیہ             |



# ترتیب مصاہیں

| نہیں شمار | مصنف                                     | صفحت | صفحت | نہیں شمار | مصنف                                 |
|-----------|------------------------------------------|------|------|-----------|--------------------------------------|
| ٣٤        | حصہ اول                                  | ٣٤   | ١١   | ١         | لقد مہ                               |
| ٣٥        | دشمن اور شریعت کی اصطلاحات               | ٣٥   | ١١   | ٢         | دین اور شریعت کی اصطلاحات            |
| ٣٥        | روایت صحیفہ امام علی رضا                 | ٣٥   | ١٢   | ٣         | مسٹر پرویز کا مرکز طلت               |
| ٣٨        | روایت طبقات ابن سعد                      | ٣٨   | ١٣   | ٤         | مسٹر پرویز کے باب حدیث کامقاں        |
| ٣٩        | عطیہ عونی سنی کتب جاں میں                | ٣٩   | ١٣   | ٥         | مرکز طلت کی بجائے مرکز امامت         |
| ٤٢        | عطیہ شیعہ کتب رجال میں                   | ٤٢   | ١٤   | ٦         | فتنہ انکار حجتت رسول                 |
| ٤٢        | روایت مصنف ابن ابی شیبہ                  | ٤٢   | ١٥   | ٧         | حجتت سنیہ کا قرآنی نظریہ             |
| ٤٣        | شریک بن عبد اللہ پر کلام                 | ٤٣   | ١٤   | ٨         | مرتبہ امامت مرتبہ تیوت کی نظریہ      |
| ٤٣        | روایت مسند الحنفی بن راہیہ               | ٤٣   | ١٨   | ٩         | اقرار امامت ششم نبیوں کے منافی       |
| ٤٤        | مسند احمد کی آٹھ روایات                  | ٤٤   | ٢٠   | ١٠        | قطعی عقاید کیلئے قطعی دلائل کی محدود |
| ٤٤        | روایت مسند عبد بن حمید                   | ٤٤   | ٢٢   | ١١        | قرآن میں بارہ اماموں کی نص شیں       |
| ٤٤        | بیہقی بن عبد الحمید راوی                 | ٤٤   | ٢٣   | ١٢        | روایت حنفیت کی مکتوبہ                |
| ٤٤        | روایت سمن داری                           | ٤٤   | ٢٤   | ١٣        | امامی حضرات کی حدیث شفیعیں           |
| ٤٤        | نوازد والا صول حکم ترمذی کی روایت        | ٤٤   | ٢٤   | ١٤        | الحسنیت کے باب اپنیت کا مقام         |
| ٤٥        | زید بن حسن امامی                         | ٤٥   | ٢٥   | ١٤        | حضرت علام افغانی کی رائے گرامی       |
| ٤٦        | معروف بن خریوف کی                        | ٤٦   | ٢٦   | ١٥        | تقریظ از حضرت اسزاد شاہ حساب         |
| ٤٦        | نوادر والا صول کی بحث کا ضمیمہ           | ٤٦   | ٢٦   | ١٦        | مولف کی ایک ضروری گزراش              |
| ٤٧        | مسلم کی تدابیں حقوق اہلیکے احترام کا حکم | ٤٧   | ٢٥   | ١٧        | تمہید کلام                           |

| مکتخار                                    | مختصر                                    | مختصر                        |
|-------------------------------------------|------------------------------------------|------------------------------|
| ۳۵ - روایت ششم کے متعلق مژو ری امور       | ۵۶ - اسانید طریقی عدد صیفیر اوسط کبیر    | ۱۲۰ - عباد ابن حیثوب امامی   |
| ۳۶ - شعل شانی اہلیت دعویت کے قرائیں       | ۵۷ - کثیر بن ایمیں النوار                | ۱۲۱ - کثیر بن ایمیں النوار   |
| ۳۷ - تمذیزی شریعت کی روایات               | ۵۸ - یوسف بن ارقم                        | ۱۲۲ - یارون بن سعد           |
| ۳۸ - علی بن المذاہشی                      | ۵۹ - جریر بن عبد الحمید اضبی             | ۱۲۳ - روایات مسدر ک حاکم عدد |
| ۳۹ - محمد بن فضیل الشیعی                  | ۶۰ - ابی بکر محمد بن ایمیں مجبوں الحال   | ۱۲۴ - ابی معادیہ غانی شیعی   |
| ۴۰ - منیر نزار کی روایات                  | ۶۱ - ابی جعفر محمد بن ایمیں مجبوں الحال  | ۱۲۵ - اسناد از مفسر شعبی     |
| ۴۱ - الحارث الاعور                        | ۶۲ - ابی علی الحارث الاعور               | ۱۲۶ - اسناد از مفسر شعبی     |
| ۴۲ - اسانید امام نسائی                    | ۶۳ - مولیٰ کے معنی اور حدیث دلایت کی بحث | ۱۲۷ - اسناد ایمیں نسائی      |
| ۴۳ - روایت مسداہی علی                     | ۶۴ - مولیٰ کے معنی اور حدیث دلایت کی بحث | ۱۲۸ - اسناد ایمیں نسائی      |
| ۴۴ - استاد طبری بحوالہ کنز الحال          | ۶۵ - خلف بن سالم محرزی                   | ۱۲۹ - اسناد ایمیں نسائی      |
| ۴۵ - کثیر بن زید                          | ۶۶ - اسناد ایمیں نسائی                   | ۱۳۰ - احمد بن الاجم کتاب     |
| ۴۶ - روایت مسداہی علی احوال طبقات         | ۶۷ - اسناد ایمیں نسائی                   | ۱۳۱ - اسناد ایمیں نسائی      |
| ۴۷ - روایت امام طحاوی                     | ۶۸ - اسناد ایمیں نسائی                   | ۱۳۲ - اسناد ایمیں نسائی      |
| ۴۸ - استاد ایمیں نسائی بحوالہ طبقات       | ۶۹ - اسناد ایمیں بکر ابیهیتی             | ۱۳۳ - اسناد ایمیں نسائی      |
| ۴۹ - ابی عقدہ شیعی کے اسانید شیخگاهہ بیان | ۷۰ - اسناد ایمیں بکر ابیهیتی             | ۱۳۴ - اسناد ایمیں نسائی      |
| ۵۰ - ابی عقدہ شیعی کے اسانید شیخگاهہ بیان | ۷۱ - احمد بن الاجم کتاب                  | ۱۳۵ - اسناد ایمیں نسائی      |
| ۵۱ - ابی عقدہ شیخگاهہ بیان                | ۷۲ - اسناد ایمیں نسائی                   | ۱۳۶ - اسناد ایمیں نسائی      |
| ۵۲ - روایت علیج بن احمد سجیری             | ۷۳ - اسناد ایمیں نسائی                   | ۱۳۷ - اسناد ایمیں نسائی      |
| ۵۳ - محمد بن سلمہ بن کھیل                 | ۷۴ - اسناد ایمیں نسائی                   | ۱۳۸ - اسناد ایمیں نسائی      |
| ۵۴ - روایت ابن جابی                       | ۷۵ - اسناد ایمیں نسائی                   | ۱۳۹ - اسناد ایمیں نسائی      |
| ۵۵ - روایت ابن بکر القطیعی                | ۷۶ - اسناد ایمیں نسائی                   | ۱۴۰ - اسناد ایمیں نسائی      |

| عنوان                                              | مختصر | مختصر                               | مختصر                       |
|----------------------------------------------------|-------|-------------------------------------|-----------------------------|
| تسبیحات                                            | ۲۰۴   | ۱۴۲                                 | ۸۳ - اسناد مجعی استئنہ یعنی |
| ۹۹ - شق شانی "عمل عبادت ہیں اجب المتسک نہیں        | ۱۴۵   | ۸۵ - روایت العبد ری                 |                             |
| ۱۰۰ - شق شانی کو واجب المتسک کہنے کے شانع          | ۱۴۶   | ۸۶ - روایت یعنی قاضی عیاض           |                             |
| ۱۰۱ - اہل بیت کے معنی اور تسلیں                    | ۱۴۷   | ۸۷ - روایت ابی محمد الحنفی          |                             |
| حصہ دو                                             | ۱۴۸   | ۸۸ - اسناد اخطب خوارزم              |                             |
| ۱۰۲ - تسبیحات ستر                                  | ۱۴۹   | ۸۹ - ایک نام کے عخفت بزرگ کا اشتباہ |                             |
| ۱۰۳ - کتاب و سنت واجب المتسک ہونے کی قرآنی شہادتیں | ۱۵۰   | ۹۰ - اسناد ابن حشک و بیوی ابن کثیر  |                             |
| ۱۰۴ - ادواری الامر کے معنی کی تفصیل                | ۱۵۱   | ۹۱ - روایت ابی موسیٰ الصفیانی       |                             |
| ۱۰۵ - روایات باضافہ حوالہ جات                      | ۱۵۲   | ۹۲ - روایت اسد الغابہ لابن اشیر     |                             |
| ۱۰۶ - قرآن کے عوامی مأخذ ہونے کی ۲۷ روایات         | ۱۵۳   | ۹۳ - روایت الحنفی للقیام المقدسی    |                             |
| ۱۰۷ - تذکرہ سبط ابن الجوزی                         | ۱۵۴   | ۹۴ - تذکرہ ابی الجوزی               |                             |
| ۱۰۸ - روایات از کفایت الطالب الکلبی                | ۱۵۵   | ۹۵ - تذکرہ سبط ابن الجوزی           |                             |
| ۱۰۹ - مسلمات شیعہ سے اصل مقصد کی تائید             | ۱۵۶   | ۹۶ - روایت سیم بن قیس، علائی        |                             |
| ۱۱۰ - میں بارہ حوالے                               | ۱۵۷   | ۹۷ - روایات سیم بن قیس، علائی       |                             |



# فہرست کتب المراجع برائے تحریات حدائقین

۱- المروطا لللامام مالک (مالك بن انس)، سنه ۱۴۹

۲- مسند ابی داؤد الطیابی (سیمان ابن داؤد بن چارود الطیابی)، سنه ۲۰۳

۳- سیرت ابن یاشام سنه ۲۱۸

۴- طبقات ابن سعد ابو عبد اللہ محمد ابن سعد ابن منیع الشیعی، سنه ۲۲۵

۵- المصنف لابن ابی شیعیه (ابو یکبر عبد اللہ ابن محمد بن ابراهیم بن عثمان بن ابی شیعیه الکوفی)، سنه ۲۲۵

۶- مسند احمد بن میثل الشیعیان سنه ۲۲۶

۷- مسند عبد ابن حمید فقیہ پر محبتاً - مسند سنه ۲۲۷

۸- السنن دار مرجیٰ (ابو محمد عبد اللہ بن عبد الرحمن الشیعی)، سنه ۲۵۵

۹- نوادر الاصول لابیکم ترمذی (ابو عبد اللہ محمد بن علی بن حسین بن بشیر بن المؤذن المحقق بیکم ترمذی)، سنه ۲۵۵

۱۰- تاریخ کبیر للامام بخاری (محمد بن ابی القاسم البخاری)، سنه ۲۵۶

۱۱- تاریخ صنیع للامام بخاری (محمد بن ابی القاسم البخاری)، سنه ۲۵۶

۱۲- مسیح مسلم (مسلم بن حجاج القشیری)، سنه ۲۶۱

۱۳- السنن باب ما یجز (ابو عبد اللہ محمد بن زیرید)، سنه ۲۶۳

۱۴- جامی ترمذی (ابو عیسیٰ محمد ابن عیسیٰ ترمذی)، سنه ۲۶۵

۱۵- السنن ابی داؤد (سیمان ابن ابی شعث بجتائی)، سنه ۲۶۵

۱۶- مسند بزار (ابو یکبر احمد ابن عثیر و ابن عبد المانع البزار)، سنه ۲۹۲

۱۷- کتاب الفضخار والمرشد کین للساتی (ابو عبد الرحمن احمد بن شیعی ساتی)، سنه ۳۰۳

۱۸- السنن ساتی (ابو عبد الرحمن احمد بن شیعی ساتی)، سنه ۳۰۳

۱۹- المختاص للساتی (ابو عبد الرحمن احمد بن شیعی ساتی)، سنه ۳۰۳

۲۰- مسند ابی سیلی (احمد ابن علی بن المشری الشیعی الموصی)، فقیہ کتبخانہ سیدیہ حیدر آباد کرن سنه ۳۰۴

٤١. التاریخ لابن جریر الطبری ابو حیفہ محمد بن جریر الطبری

٤٢. مندابی عوانته بیقرب ابن الحنفی بن ابراهیم الاسفاری بحوالی الطیقات الاتوار

٤٣. مشکل الآثار امام طحاوی ابو حیفہ احمد بن محمد بن سلامہ

٤٤. کتاب الجرج والتدیل لرازی ابو محمد عبد الرحمن بن ابی حاتم الرازی

٤٥. روایات ابن عقده ابو الحیاں احمد بن محمد بن سید لکوفی المعروف ابن عقده بحوالی عقدهات الاتوار

٤٦. الحجج لابن حبان ابو حاتم محمد بن حبان بن احمد البستی

٤٧. کتاب الجرجیین لابن حبان ابو حاتم محمد بن حبان بن احمد البستی

٤٨. معاجم صغیر اوسط کبیر للطبرانی ابو القاسم سیمان بن احمد بن ابو بکر الطبرانی

٤٩. احکام القرآن لابی بکر الجھانی ابو بکر احمد بن علی الرازی

٥٠. استسن الدارقطنی ابو الحسن علی بن عمر الدارقطنی

٥١. المستدرک للحاکم نیشاپور ابو عبد العزیز محمد بن عبد اللہ نیشاپوری

٥٢. حلیة الاولیاء ابو نعیم احمد بن عبد اللہ بن احمد الاصفہنی

٥٣. اخبار صفیان لابی نعیم اصفہنی ابو شیع احمد بن عبد اللہ بن احمد الاصفہنی

٥٤. الاحکام فی اصول الاحکام لابن حزم الامام ابی محمد علی بن حزم الراذی الظاهری

٥٥. استسن الکبری للبیهقی ابو بکر احمد بن حسین ابی ابیستی

٥٦. بخیری التمهید لابن عبد البراندی

٥٧. جامی بیان اعلم و فضلہ از ابن عبد البراندی

٥٨. حکایت التمهید لذاف المؤطعه معنی المعاون والمسانید لابن عبد البراندی

٥٩. تاریخ بغداد ابو بکر احمد بن علی المعروف خطیب بغدادی

٦٠. کتاب الفقیه والمتقفعه للخطیب بغدادی

٦١. معالم التنزیل للبغوی الحسین ابی سعید ابو محمد جعیی السنّۃ بغیی

٦٢. الشخناء فی حصرت الممطعف ابو فضل عیاش ابی جعیی الماکی

٦٣. تاریخ ابن عساکر ابو القاسم علی ابی الحسن بن حبیب الله

٤٣ تفسير كثير، لفخر الدين رازى  
٤٤ رجال القرنين از ابو شامه المقدسى  
٤٥ المذاق والذائق  
٤٦ المذاق والذائق  
٤٧ المذاق والذائق  
٤٨ المذاق والذائق  
٤٩ تذكرة المذاق بسيط ابن الجوزى  
٥٠ المذوق في سيف بن فراطل المعروف بسيط ابن الجوزى  
٥١ كتابة الطالب للشيخ ابي عبد الله محمد بن يوسف كوفي  
٥٢ المزغيب والترهيب ذكي الدين المنذرى  
٥٣ سمارع زين علكلان  
٥٤ منهاج المستبة لابن تيمية (احمد بن عبد الجليل الحموي الدمشقي الحنفى)  
٥٥ ميزان الاعوال للذئبى (ابو العباس داود بن عثمان شمس الدين الذئبى)  
٥٦ البداية والنهائية لابن كثير (ابو الفوزان عاد الدين الدمشقى)  
٥٧ مجمع الزوائد (فؤاد الدين عللى بن ابي بكر البيشى)  
٥٨ رسان الميزان لابن حجر عسقلانى (ابو الفضل احمد بن عللى عسقلانى)  
٥٩ تصریب المتهذب لابن حجر عسقلانى  
٦٠ تهذیب المتهذب لابن حجر عسقلانى  
٦١ الصواعق المحرقة لابن حجر عسقلانى  
٦٢ کنز العمال للشيخ عللى مفتى هندى  
٦٣ توازن الموضوعات لظاهر افلاطى والهندى (محمد الطاہر بن عللى الهندى افلاطى)  
٦٤ فؤاد ابیتسا فی من قب ابی بیت ابی الحنفی اقران الشیعی عشر

از شیخ مون بن حسن یون اشبلی - قرن الثالث عشر

٤٣ جامع صغير للسيوطی - متوافق ١١٣٣ هـ پیش فیض القدير لعبدالرؤوف المنادی المصري ١٠٣٣ هـ

٤٤ المصنوع في احادیث المرضوع از طالعی قاری ١٠١٣ هـ

٤٥ شرح مسلم البیوت از سولانا بجزر العلوم عبد العلی ١٢٢٥ هـ

٤٦ بستان الحدیث از شاه عبد العزیز دہلوی ١٢٣٩ هـ

٤٧ تحفه اثنا عشریه از شاه عبد العزیز دہلوی ١٢٣٩ هـ

٤٨ فوائد الجمیع فی احادیث الموضعیة الشوکانی (محمد بن علی الشوکانی) ١٢٥٥ هـ

٤٩ تفسیر روح المعانی از سید محمد کاظمی ١٢٦٥ هـ

### فهرست کتب شیعه استفاده نموده برای کتاب حدیث تقدیم

- ١ کتاب سیدی ابی قیس البیانی (حضرت علی کے شاگردوں میں سے ہے) اول صدی
- ٢ صحیفہ امام علی رضا ٢٠٣ هـ
- ٣ تفسیر قمی (ابی الحسن علی ابی ابراهیم بن هاشم القمی)
- ٤ اصول کافی از محمد بن یعقوب کلینی رازی ٣٢٩ هـ
- ٥ نیج البسلاعه (اشیخ سید شریف الرضی ابی الحسن محمد بن ابی احمد الحسین)
- ٦ رجال کشی از ابو عمر محمد بن علی بن عبد العزیز المکتبی القرن الرابع
- ٧ احتجاج طبری (اشیخ احمد بن علی بن ابی طالب طبری)
- ٨ تفسیر مجمع البیان (از اشیخ ابی علی افضل بن الحسن الطبری)
- ٩ مناقب الخطب خوارزم
- ١٠ کشف الغمة بقی مکجرفت الاشیعیت (از علی بن عسیٰ اردبیلی) سن آیینہ ٦٧٤ هـ
- ١١ جامع الرؤاہ (از محمد بن علی اردبیلی) سن تالیف ریبع الاول ١١٠٠ هـ
- ١٢ رجال تفسیری (از اقا میر مصطفیٰ تفسیری) سن تایف ١١٥ هـ
- ١٣ تفسیر الصافی از محمد بن المرتضی الحسن الملقب بالغیض کاشانی. فی ذرن حادی عشر

١٣- مهتمي المقال في اصحاب الرجال از محمد بن سليمان ابو علی فی قرن ثانی عشر ١٢٤٤

١٤- ملخص المقال في تحقیق احوال الرجال از ابراهیم بن امین بن علی بن الفرات الدنیلی - بن تالیف ١٢٥٣

١٥- روضات الجنات فی احوال العلماء والاسادات - از میرزا محمد باقر موسوی خوانساری - بن تالیف ١٢٩١

١٦- سیاریح المؤودة للشيخ سیمان قندوزی طبع بیروت - بن تالیف ١٢٥٩

١٧- تحقیق الاحیا فی تواریخ آثار الصحاب للشيخ عباس قمی ١٢٥٩

١٨- رجال ماقانی تتفق المقال از شیخ عبدالله ماقانی - صدی سیزدهم

١٩- عقات الانوار از میر حامد شیخی کاظمی صدی سیزدهم ١٢٠٠

٢٠- کتاب فلک النجاة از مولوی علی محمد شیعی حکیم امیر دین شیعی جهنوی - صدی چهاردهم

Www.Ahlehaq.Com

# تفہمہ

از حضرت مولانا خالد محمود صاحب بیان کوئی تیر مجدد ہم  
 کلمہ اسلام، لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ میں پڑھا جزو لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ہمارے  
 دین کا بیان اور دوسرا جزو سچت رئنے واللہ ہماری شریعت کا عنوان ہے۔  
 انبیاء، آپس میں علاقی بجا یوں کی طرح ہیں، جن کی بنیاد ایک ہوتی ہے مگر مایں  
 مختلف اسی طرح انبیاء کے رام کا دین بھی ہمیشہ سے ایک رہا ہے:

اُولِئِكَ الْبَيِّنَاتُ هَدَى اللَّهُ فِهِدَ أَهْمَهُ اَهْمَدَ لَدَّا دَيْنَامِ  
 مگر شریعتیں مختلف دو روں میں بدلتی رہی ہیں۔ آخری شریعت جناب حضور اکرم،  
 صلی اللہ علیہ وسلم کی ہے۔ حضور فرماتے ہیں:-

الْأَكْبَارُ أَحَدٌ لِلْعَالَمِ أَهَانَهُ شَقَّ وَجِئْنُهُمْ وَلَحِدَّهُ لَهُ

بالبھن اوقات دین کا لفظ زیادہ وسیع معنوں میں بھی آتا ہے اور دین اور  
 شریعت دو فوں کو شامل ہوتا ہے: الْيَوْمَ أَخْلَقْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ میں یہی اطلاقِ مراد  
 کلمہ اسلام کی یہی قدر داری ہم پر اَعْلَمُ بِعِنْدِ اللَّهِ وَأَطْبَعُوا الرَّسُولَ کی  
 سورت میں عاید ہوتی ہے اور اس حقیقت سے کوئی متبصر انکار نہیں کر سکتا  
 کہ اب اسلام سے مراد اللہ تعالیٰ اور حضور اکرم کی تعلیمات ہی ہیں۔ آنحضرت  
 نے اپنے سفر آخرت سے پہلے اسی حکوم کی تو شیق فرمائی:-  
 تَرَكْتُ فِيَكُمْ أَهْمَرَتِينَ لَنْ تَعْنِلَا مَا تَسْكَنُهُ مِنْ هَا كَابُ اللَّهُ وَسَنَةُ  
 تَبَيَّبَ لَهُ

(ترجمہ)، میں تم میں دو پیزیں چھوڑ سجا رہا ہوں، جب تک تم ان کا سہارا یہ  
 رہو گے، ہرگز مگر اس نہ ہو گے۔ (۱) اللہ کی کتاب (۲) اس کے تبی کی سنت

اسلام کی یہ اصولی پدراست منکر کن حدیث پر بہت گرال تھی۔ انہوں نے اس کے پہلے جزو کا تو اقرار کیا لیکن دوسرے جزو میں ترمیم کر دی اور اس کی بجائے مرکز طلت کی ایک نئی اصطلاح تجویز کی جہاں کے خیال میں اسلام مکا سچشمہ یہ دو چیزیں ہیں :-

## ۲- مرکز طلت

۱- قرآن

مشرپ رویز لکھتے ہیں :-

” بعض حکامات میں اللہ اور رسول کے الفاظ کی بجائے قرآن اور رسول کے الفاظ بھی آئے ہیں جن کا معنیوم بھی وہی ہے لیکن مرکز طلت جو قرآنی احکام کو نافذ کرے ” ۔

ان وگوں کا خیال ہے کہ حضور اکرم بھی اپنے وقت میں مرکز طلت تھے۔ ان کے نزدیک احادیث اس دور کی تاریخ ہیں کہ حضور اکرم کے زمانے میں قرآنی پدراستگیں صورت میں مشتمل ہوتی۔ ان کے باال یہ صرف اس دور کی شریعت تھی حضور کے بعد یہ حق بدل کے مرکز طلت کو حاصل ہے کہ وہ قرآنی خطوط پر نئے ہم سے سے جزئیات مرتب کر سکے یہ نئی جزئیات اپنے دور کی شریعت کھلائیں گی۔ ہر دور کا مرکز طلت اپنے اپنے وقت کی شریعت طے کرے گا۔ ابتدی پدراست صرف قرآن اور مرکز طلت ہیں جو ہر دور میں موجود رہیں گے۔ ان میں وگوں کے نزدیک اس جہاں سے انتقال کرنے والی کوئی شخصیت وگوں پر خدا کی محبت نہیں ہو سکتی۔

مشرپ رویز لکھتے ہیں :-

” اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی معینین فرمودہ جزئیات کو قرآنی جزئیات کی طرح قیامت تک واجب الاتباع (یعنی ناقابل تغیر و تبدل رہنا) تھا تو قرآن نے ان جزئیات کو خود تیکیوں نہ معین کر دیا؟ یہ سب

بجز سیاست ایک ہی جگہ مذکور اور محفوظ ہو جاتیں ..... اگر خدا کا منتظر یہ نہ ہوتا کہ زکوٰۃ کی شرح قیامت کے لئے اڑھائی فیصدی ہونی چاہئے تو وہ اسے قرآن میں خود نہ بیان کر دیتا۔ لہ

” روایات اس عبد مبارک کی تاریخ ہیں کہ رسول اللہ والدین موعہ نے اپنے عہد میں قرآنی اصول کو کس طرح منشکل فرمایا تھا۔ یہ اس عہد مبارک کی شروعت ہے ..... یعنی صرف صحیح قرآنی خطوط پر قائم شدہ مرکز بُلْت اور اس کی مجلس شوریٰ کا ہے کہ وہ قرآنی اصول کی روشنی میں صرف ان جزئیات کو مرتب و مدون کر سکے جن کی قرآن نے کوئی تصریح نہیں کی۔ پھر یہ جزئیات ہر زمانے میں ضرورت پڑنے پر تبدیل کی جا سکتی ہیں، ۔

یہی اپنے زمانے کے لئے شرعاً ہیں ۔ ” ۷۶  
یہ الحادی نظریہ نیا نہیں ۔ اس کی داغ نہیں اسی وقت پڑ گئی تھی جب حدیث تصدیں  
کتاب اللہ و سنت کے مقابلہ میں کاتب اللہ و سنت تھی کے الفاظ پیش کر کے سنت  
کو رستے سے ہٹایا گیا تھا ۔ مسٹر پرویز یہ کہتے ہیں کہ یہ غیر کی وفات کے بعد یہ جویت  
مرکزِ ملت کی طرف منتقل ہو جاتی ہے ۔

ی امامت کی ضرورت پر بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں: ات المحافظ للشرع ليس هو الكتاب لعدم احاطته بمجمل الاحکام التفصیلية وطا السنة لذلک المتأد

اور وہ لوگ یہ کہتے تھے کہ پیغمبر کی دفات کے بعد یہ جیت مرکز امامت کی طرف منتقل ہے۔ ان کے ہاں چشمکہ پڑائیت ہی دوام رکھے۔ (۱) کتاب اللہ (۲) عترت۔ معلوم ہوتا ہے کہ جیت رسولؐ کے انکار کا یہ الحادی نظریہ مسٹر پرویز کی کوئی اپنی پرواہ نہیں بلکہ اس میں انہوں نے ان امامی حضرات کی پرویزی کی ہے جو

رسول اللہؐ کی دفات کے بعد خدا کی حجت مرکز امامت کی طرف منتقل کرتے ہیں۔  
دونوں طبقوں میں فرق یہ ہے کہ مسٹر پرور مركز ملت کو پوری قوم سے منتخب کرتے ہیں۔  
لیکن امامی حضرات اسے ایک میں سے ایک کی شکل میں عترت رسولؐ میں سخیر سمجھتے  
ہیں۔ لیکن اس بات پر دونوں کا اتفاق ہے کہ پیغمبر کی ذات اپنی دفات کے بعد خدا  
کے بندوں پر خدا کی حجت نہیں رہتی۔

حضرت امام جعفر صادقؑ کے اصحاب میں منصور بن حازم ایک مشور راوی گز رے ہیں  
وہ اپنے عحایہ کی تبلیغ کا یہ واقعہ حضرت امام کی خدمت میں پیش کر کے ان سے دعا  
لیتے ہیں :-

میں نے وگوں کو کیا، کیا تم جانتے ہو کہ :  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وگوں پر خدا کی  
طرف سے حجت تھے۔ اخنوں نے کہا،  
یکوں نہیں ! میں نے کہا کہ جب حضور اقبال  
فرما گئے تو پھر خدا کی ملحوظ پر خدا کی حجت  
کون ہو گا۔ اخنوں نے کہا قرآن ! میں نے  
قرآن میں غور کیا تو کیا دیکھتا ہوں کہ اسی کو  
لئے مرجبہ قدر یہ اور زندیق جو ایمان بھی  
میں رکھتے ہو گا اسے ہیں اور وگوں پر اپنے  
حجکرٹ سے غالباً رہے ہیں۔ اس سے  
میں نے جانا کہ قرآن بھی حجت نہیں ہو سکتا۔  
جب تک کہ اس کے ساتھ قیمت نہ ہو۔ وہ  
جو قرآن کے بارے میں کہے ہو گا...  
میں گواہی دیتا ہوں کہ قیمت بالقرآن حضرت  
علیؑ تھے اور ان کی اطاعت فرض تھی اور

قلتُ لِنَّا مِنْ تَعْلِمُونَ إِنَّ رَسُولَكُمْ أَنْلَوْ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَاتَ هُوَ الْحَجَّةُ  
مِنَ اللَّهِ عَلَى خَلْقِهِ قَاتِلُوا بَلِيَ قَاتِلُ  
خَيْرٍ مَعْنَى رِسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ كَاتَ الْحَجَّةُ عَلَى خَلْقِهِ -

فَقَالُوا الْقُرْآنُ - فَنَظَرُتُ فِي الْقُرْآنِ  
فَإِذَا هُوَ يَخْاصِمُ بِهِ الْمُرْجِئِ وَالْعَدْرِيِ  
وَالَّذِي تَدْعُونَ لَتَدْعُنَ لَا يَوْمَنْ حَتَّى يُعْلَبَ  
الرَّجَالُ بِخَصْمَتِهِ فَعْرَفْتُ إِنَّ الْقُرْآنَ  
لَا يَكُونُ بَجْهَ الْأَبْقَيِّ فَنَامَتِ الْأَيْمَنُ  
مِنْ شَيْئِي كَاتَ حَقَّاً..... فَأَشَهَدُ إِنَّ  
عَلَيْهِ عَلِيَّهِ الْمَلَامُ كَاتَ قِيمَةُ الْقُرْآنِ فِي  
كَاتَ طَاعَتِهِ مُفْتَرَضَةُ وَكَاتَ الْحَجَّةُ  
عَلَى النَّاسِ بِقَدَّ رِسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ (اصول کافی۔ جلد ۱۔ ص ۱۶۱)

وگوں پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد انہی کی ذات خدا کی جدت تھی۔  
حضرت علی المرتضیؑ بھی اپنے دو تکمیلی جدت تھے۔ ان کے بعد یہ جیتیت باری  
باری اگلے مرکز امامت میں منتقل ہوتی رہی۔ حضرت امام علی نقیؑ نے اپنے دو مریں  
فشنٹا یا ہے۔

زمین جدت خداوندی سے کبھی خالی  
ات الارض لا يخلو من سجدة انا  
نہیں ہوتی۔ اس وقت خدا کی  
دَائِنَهُ دُكَّ الْحَسَنَةِ۔  
جنت خدا کی قسم میں ہوں۔

میں اس وقت اس سے بحث نہیں کہ ان حضرات کے پاس اپنے اس عقیدہ کی تائید  
میں کیا دلیل ہے۔ ہم صرف یہ کہہ رہے ہیں کہ جس طرح ہم قیامت تک کے انسانوں کے  
لئے حضور اکرمؐ کی ذاتِ گرامی کو ہی جدت اور سند بھختے ہیں۔ یہ امامی حضرات، حضورؐ  
کے بعد یہ جیت مرکز امامت میں منتقل کرتے ہیں۔ مسٹر پر دیز مرکز امامت کی بجائے  
مرکز ملت تحریز کرتے ہیں۔ قرآن کے ساتھ دوسری جدت خداوندی مرکز ملت ہر یا  
مرکز امامت، یہ ان دو طبقوں کا باہمی اختلاف ہے۔ ہم جو مرکز اسلام اپنے اور  
خدا کے مابین حضور اکرمؐ کی ذات کو یہ کو اب بھی جدت بھختے ہیں اور ہم یقین رکھتے ہیں  
کہ آخرت کی عدالت کا فیصلہ کاتب اللہ و شفیق پر ہی موقوف ہے۔ اس کا معیار  
نہ کتاب اللہ + مرکز ملت ہیں اور نہ کتاب اللہ + مرکز امامت۔ ہمارا ہمیشہ تک  
کے لئے مل لالہ آلا اللہ حنون رسول اللہ ہے۔ نہ ہم جزو ثانی کو محض ڈاک، سانی  
تک محدود کرتے ہیں اور نہ اس کی جیت ختم کر کے، یہ عمدہ کمی اور مرکز امامت کے  
پروردگرتے ہیں۔ قرآن پاک حضور اکرمؐ کی ذاتِ گرامی کو ہی آخرت کے حاب فتنہ  
کے لئے بطور جدت پیش کرتا ہے: لے اہل کتاب، بیشک ہمارے

یا اہل الکتب قد جائے کئٹ  
رسول تھارے پاس ایسے وقت  
میں کہ رسولوں کا سلسلہ مدت سے  
رکا تھا، آئی پھر میں۔ صاف ص۳

رَسُولُنَا يَمْبَغِي لَكُمْ عَلَى فَتْرَتِيْقَتْ  
الرَّسُولُ اَنْ تَقْرُنُوا مَا جَاءَنَا مِنْ

بَشِّيرٌ وَّلَا نَذِيرٌ فَقَدْ جَاءَكُمْ بِوْقَتِ حِسابٍ  
بَشِّيرٌ وَّلَا نَذِيرٌ ه

بُشَّارَتْ دِينَتْ وَالا اور ڈلَتْ نَوْالا  
(پت - المائِدَه)

نہیں آیا اب تو تمہارے پاس بیشہر و نذیر آگئے ہیں۔

اس آیت کا حامل یہ ہے کہ اب تمہارے عذر کی کوئی گنجائش نہیں رہی۔

اب تمہارے حساب کے لئے محنت قائم ہو چکی ہے اور وہ محنت اس بیشہر و نذیر کی  
ذات سے، جو تمہیں جزا کی بخش رہیں دے رہا ہے اور سزا سے بھی ڈرارہا ہے۔

یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ یہ ا تمام محنت صرف حضور کے زمانے کے لوگوں  
تک کے نہ ہے اور بعد میں کوئی اور عمدہ امامت محنت خداوندی ہو گا یا حضور اکرم  
صلح کی ذات گرامی ہی ان تمام لوگوں کے لئے محنت رہے گی جن تک یہ قرآن پہنچے  
قرآن سے پتہ چلتا ہے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اس شخص کے لئے بیشہر و نذیر ہیں جسے بھی یہ قرآن پہنچے

اور آپ کی یہ محنت تیامت تک کے لئے قائم ہے۔ تعلیم اور حکم اسی میں ہے کہ  
یہ دمن بلع (آپ اعلان کر دیجئے کہ یہ قرآن میری طرف اس لئے وحی کی گیا ہے کہ

تمہیں اور ہر اس شخص کو جسے یہ قرآن پہنچے، آخرت کے غذاب سے ڈراؤں

یہاں تک میں حضور کے زمانے کے لوگ اور دمن بلع میں قیامت تک

آئے والے قام لوگ مراد ہیں۔

ان آیات قرآنی کی روشنی میں ہر وہ روایت جو قرآن کے ساتھ دوسری  
درجہ ذات رسالت کی بجا تھے کسی اور مرکز امامت کو بخوبی کرے یقیناً محل  
کلام ہو گی اور اس روایت کے اسناد محتاج تحقیق ہوں گے جو کتاب اللہ کے  
ساتھ عترت کو واجب التسلیک اور ثقلِ ثانی قرار دے۔

ممکن ہے بعض حضرات کہیں کہ یہ مرتبہ امامت نبوت کے قائم مقام نہیں  
محض منصب خلافت کے طور پر ہے مگر یہ بات صحیح نہیں۔ امامی حضرات اسے

مختصر ایک انتظامی منصب نہیں، ایک آسمانی عمدہ بھتھتے ہیں۔ ان کے ہاں یہ مرتبہ  
بیوتوں کی نظر چھے ہے صرف خلافت کا بدل نہیں۔ ان کے نزدیک جس طرح پیغمبر ماموریت  
میتوں میتوں للحق مفترض الطاعة اور معصوم ہوتے ہیں، اسی طرح امام مجتبی یہی صفات کھتے  
ہیں۔ ان کا اعتقاد یہ ہے کہ بنی کی طرح امام کو بھی خدا مقرر کرتا ہے اور اس کی  
شخصیت خدا کی طرف سے معین اور منصوص علیہ ہوتی ہے ۔

جمهور اہل اسلام یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ حضور خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم  
کے بعد کوئی آسمانی عہدہ نہیں اور آپ کے بعد پیدا ہونے والا کوئی فرد مفترض الطاعة  
نہیں۔ خلافت ایک انتظامی منصب ہے کوئی دین برہم ماموریت نہیں۔ خلیفہ وہی ہے  
جو مہماں سلطنت اسلام شورائی طریق سے انجام دے۔ حضور اکرم ﷺ کے بعد کسی اور  
آسمانی پرائیت کا نزول نہیں اور نہ اس کا انتشار ہے۔ آخرت مسلم نے قرآن کریم کی  
علی شاہراہ اپنی سنت سے قائم فرمادی۔ ہر روز نئے پیش آئنے والے مسائل قرآن اور  
حدیث کی نصوص میں ہی یہی منصوص انداز میں لپٹے ہوتے ہیں۔ ان کی دریافت فہرست  
کملانی ہے۔ یہ بات تہائیت پختہ اور حکم ہے کہ حضور کے بعد کوئی ایسا منصب نہیں جو

لہ علی باقر مجیدی لکھتے ہیں:- ”مرتبہ امامت نظری، مرتبہ بیوتوں و مشیں آئست بلکہ چنانچہ بیوتوں  
رسالیتے است از جا ب خدا بوساطت ملک امامت نیز فی الحیثیت بیوتوں است،  
بوساطت بنی“ حیات القلوب، جلد ۳، صفحہ ۷، مطبوعہ ایران ۔

”بالضور است نصیحین امام را کہ فی الحیثیت بیوتوں است بحسب مسند البتہ باختیار امامت  
خواہ پر بود“ حیات القلوب، جلد ۳، صفحہ ۲۲،

”منصب امامت نظری بیوتوں است زیرا کہ ہر دو ریاستے عام است برہم مکلفین و زینین  
امور دین و دنیا“ حیات القلوب، جلد ۳، صفحہ ۲۲۔

لہ شرح تحریر میں ہے ذہبت الامامیۃ خاصہ ای ای امام ریجیٹ ای یہ کوئی  
منصب نہیں۔ (شرح تحریر الحکیم الطویل، صفحہ ۲۲۹، مطبوع قم ۔)

مامور من اللہ اور مفترض الطاعۃ ہو۔ جسوراً بیل اسلام اسی مصروفون کو اپنا عقیدہ ختم ہوت  
قرار دیتے ہیں۔ امامی حضرات یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ حضور اکرمؐ کے بعد ماموریت کا  
یہ درجہ نبوت کے نام سے تو نہیں مگر امامت کے نام سے ضروری تھی ہے۔ امام ہبھی خدا کی  
طرف سے مامور ہوتا ہے۔ یہیں تک نہیں، یہ حضرات ان الحمد کے لئے ایک باطنی وہی  
بھی تجویز کرتے ہیں اور حلال و حرام کا مدار انہیں ہی ملھڑھاتے ہیں۔ محمد بن سلم کہتے ہیں کہ  
حضرت امام حضر صادقؑ نے فرمایا۔

اَنَّمَا عَلَيْهِمُ الْمُلْكُ بِمِنْزَلَةِ رَسُولٍ  
اَنَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اَنَّهُمْ لَيْسُ بِأَبْيَانٍ  
بَلْ وَهُوَ يَعْلَمُ بِمِنْزَلَةِ رَسُولٍ  
فَإِنَّمَا مَخْلُوقُكُلْ قَهْمَمَ بِمِنْزَلَةِ رَسُولٍ  
اللَّهُ - (اَصْحَوْلَ كَافِي جَلْدًا - ص ۲۶۶) -  
ازواد کے سوا وہ ہر بات میں جناب رسالتا ہے درجے میں ہیں۔ لئے  
ملائیں (الملقب ملاقیق)، میهلاج المیاجا میں لکھتے ہیں:  
مُكْلُّ مَا اشترطَ فِي النَّبِيِّ مِنَ الصَّفَاتِ نَبِيٌّ كَلَّهُ جُو شَرَاطٌ ہیں وہی

لئے حضرت صادقؑ، حضرت حسینؑ کے بارے میں فرماتے ہیں: ائمۃ اماموں میں قبل اللہ تعالیٰ  
و مفترض الطاعۃ علی العباد (تہذیب الاحکام محدث بن حسین طرسی ص ۲۳ - ایران)۔  
لئے خلائف الملکۃ و مهربط الرنجی و تہذیب الاحکام کتاب المزار ص ۲۲۳۔ حضرت شاہ ولی اللہ  
محمد شد دہلویؐ حضورؐ کے بعد اس قسم کے اقرار امامت اور اس قبیم کی وجی باطنی کو اسلام کے عقیدہ  
ختم نبوت کے منافی لکھتے ہیں فرماتے ہیں امام باصطلاح ایشان مفترض الطاعۃ مخصوص للخانی است  
و وجی باطنی در حق امام تجویز می نہ اسند پس درحقیقت ختم نبوت رامنکار آنہ گو بربان اخضرت میں قلعہ علیہ وسلم  
را خاقم الانبیاءؐ می گفتہ یا شند۔ تہذیبات الہبیہ ص ۲۶۶، شرح تجویز میں بھی تعلییم التوحید الہام  
میں اللہ تعالیٰ کے الفاظ ملئے ہیں۔ وکیجھے ص ۲۸۸ طبع قم۔ لئے انتا الوقوف علی شرائی الحلال الحرام  
فاما البتیۃ خلا۔ (اصحول کافی ص ۲۶۶، ایران ۲ ص ۲۵۳ کامن)۔

متوسط طرف (الإمام) ماخلاً النبأ  
قال الصادق عليه السلام مكلاً ما  
كان رسول الله قد نامته إلا النبأ  
دالزجاج - له  
سواء نبوت أور تعدد أو ازدواج كـ -

جمهوں اہل اسلام کے نزدیک اس قسم کا تصور امامت، آنحضرت صلیم کی شان ختم نبوت کے قطعاً خلاف ہے۔ ختم نبوت کا لفظی اقرار اور نبوت کی تمام صفات کا امام میں اثبات یہ ایسا الحادیہ ہے جس سے عقیدہ ختم نبوت پر بڑی ضرب لگتی ہے اور اس اقرار امامت کے بعد ختم نبوت تسلیم کرنے کا کوئی معنی نہیں رہتا۔

حضرت شاہ ولی اللہ محمد شاہ دہلوی فرماتے ہیں:-

ہم یہاں یہ بحث نہیں کرتا چاہتے کہ اس عقیدہ امامت میں کون کون سی ضروریات وین ہمال ہو رہی ہیں۔ ہم یہاں صرف یہ کہنا چاہتے ہیں کہ ان حضرات

کا قصورِ امامت، جتنا اونچا خوش کن اور قطعی ہے کہ اس کے بغیر ان کے ہاں کوئی شخصِ مومن قرار نہیں پاتا تو کیا ان کے پاس اپنے دعوے پر کوئی ایسی ہی روشن اور قطعی دلیل بھی موجود ہے؟ قرآنِ کریم میں کسی جگہ مخصوص اور قطعی صورت میں اس کی خبر ملتی ہے؟ جس انداز کا یہ قطعی عقیدہ ہے۔ کیا اسی انداز کی قطعی دلیل بھی قرآنِ کریم میں موجود ہے؟ اور اگر قرآنِ کریم میں نہیں تو کیا کسی حدیثِ متواتر میں اس عقیدہ امامت کی تصریح ملتی ہے؟ قرآنِ کریم اور حدیثِ متواتر ہی وہ دو بنیادیں ہیں، جن پر عقاید کی بناء ہو سکتی ہے۔ اخبارِ احاداد گو کمیسی، ہی صحیح کیوں نہ ہو کسی قطعی عقیدے کے ثابتات کے لئے کافی نہیں:-

لَا يَحْمِنُ أَنَّ الْمُعْتَرِفُ بِالْعَقَائِدِ هُوَ  
الْأَدْلَةُ الْيَقِينِيَّةُ وَالْأَدَبُ الْأَحَادِيدُ  
لَمْ يُثْبِتْ أَنَّهَا تَكُونُ ظُنْنَةً لِمَ  
بُوْجَائِينَ تُوْبِحِي ظُنْنَةُ الْبَشَرَتِ رَبِّيْنَ الْجِيْ-  
غَنَّاطَهُ كَجَيلِ الْقَدْرِ فَاضِلُّ أَبْرَاهِيمُ بْنُ مُوسَى الشَّاطِئِيُّ، دَلَائِلُ کی بحث میں لکھتے ہیں:-  
فَانْتَهَلَانِ حَانَتْ مِنْ أَخْبَارِ الْأَحَادِيدِ دَلِيلُ اگر خبرِ واحد سے ہر تو اس کا  
فَقْدَهُ أَفَادَتْهَا الْقَطْعُ ظَاهِرًا وَانْ بُكْسِيْ قَطْعِيْتُ کَا فَانِدَهُ نَدَے سَكَنَا،  
كَانَتْ مُتَوَاتِرَةً فَأَفَادَتْهَا الْقَطْعُ خُودَ طَاهِرَہ ہے اور اگر وہ خبرِ متواتر  
مُوْقَدَّةٌ عَلَى مَقْدِيمَاتِ - لَهُ ہو تو اس کا قطعیت کا فاندہ دینا  
پھر کمی مقدمات پر موقوف ہے۔ (یعنی اس دلیل کی اپنے دعاپر دلالت بھی ظنی نہ  
ہوئی چاہئے)  
ان حقایق سے واضح ہے کہ عقاید قطعی ثابت کرنے کے لئے ایسے دلائیل کی  
ضرورت ہے جو ہوتا بھی متواتر ہوں (جیسے قرآنِ کریم اور حدیثِ متواتر) اور ان کی

اپنے معاشر پر دلالت بھی قطعی ہو۔ قطعی الشیوٰ اور قطعی الدلالت دلیل کے بغیر کسی ہجیدے کو قطعی نہیں کہا جا سکتا۔

اس اصول کے پیش نظر جب ہم اس عقیدہ امامت پر عورت کرتے ہیں تو جنابہ دعویٰ اونچا اور قطعی سانی دیتا ہے۔ اس کے مطابق ایک بھی قطعی الشیوٰ اور قطعی الدلالت دلیل نہیں ملتی۔ امامی حضرات دوسرے تو یہ کرتے ہیں کہ آخرت مصلی اللہ علیہ وسلم کے بعد ایک مستقل مامشویہ تھی اللہ اور مفترض الشیوٰ الطاعۃ منصب امامت کے نام سے باقی ہے اور حضرت علی مرتضیٰ اور باقی گیارہ امام، نام بیانم بپس جلی اس منصب پر فائز ہیں۔ ان کی امامت خدا کی طرف سے قائم اور خدا کی مخلوق پر خدا کی محبت دائم ہے اور ان کی نام بیان امامت، اسی طرح قطعی اور ضروری ہے، جیسے خدا کی توحید، حسنوار کی رسالت اور قیامت کے عقائد قطعی اور ضروری طور پر ثابت ہیں۔

ہم افتوس ہے کہ اس بلند بانگ دعویٰ پر ان حضرات کے پاس ایک بھی قطعی دلیل موجود نہیں۔ قرآن پاک میں عترت رسولؐ کی فضیلت ثابت ہو تو بھی عترت کے کسی معین فرد پر یہ بیان چلی ہرگز نہیں چہ جائیکہ اس پر مخصوص عقیدہ امامت قائم ہو سکے۔ بھی وجہ ہے کہ امامی حضرات جب ان آیات پر آتے ہیں تو انہیں روایات ساختہ طنز سے چارہ نہیں رہتا۔ اس صورت میں مدار استدلال دہ روایات ہوتی ہیں تاکہ قرآن کریم کی بیان جلی۔ قرآن کریم میں بازہ اماموں کی امامت پر بیش جلی تو درکار، حضرت علی مرتضیٰ اور حضرت حسن و حسین کا نام تک مخصوص نہیں چہرہ جائیکہ ان کی مفترض الشیوٰ الطاعۃ امامت کا عقیدہ قرآن کے ذمہ لگایا جاسکے۔

امامی روایات میں ہے کہ یہی سوال حضرت جعفر صادقؑ سے کیا گیا تو اپنے فرما یا کہ بے شک حضرت علیؑ کا نام قرآن میں موجود نہیں اور پھر عقیدہ امامت کی بیان کے طور پر حدیث من محدث عوام کا فعلیت آموختہ ہے ایش کی۔ اس سے صاف پتہ چلتا ہے کہ بازہ اماموں کی امامت پر قرآن کریم میں کوئی بیش صریح نہیں اور غافر ہے کہ اخبار احاداد سے قطعی عقاید تاثیر نہیں کئے جا سکتے۔ حضرت جعفر صادقؑ سے کہا گیا:-

إِنَّ النَّاسَ يَقُولُونَ فَمَا لَهُ مِنْ دُّرُّ حِسْبٍ  
 عَلَيْهَا وَأَهْلِ بَيْتِهِ عَلَيْهِمُ التَّلَامُ  
 فِي كِتَابِ اللَّهِ عَنْ دِيْنِهِ فَقَالَ قَنْدِيلُ  
 لَهُمْ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَ  
 سَلَّمَ أَتَهُمْ أَنْتُمْ عَلَيْهِ الظَّلَمُ  
 لَهُمْ ثَلَاثَةُ دَلَالَاتٍ دَلَالَاتٌ حَسِيبٌ كَانَ رَسُولُ  
 اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هُوَ الظَّلَمُ  
 فَسَرَّ ذَلِكَ لَهُمْ ..... وَنَزَّلَتْ  
 أَطْبَاعُ اللَّهِ وَأَطْبَاعُ الرَّسُولِ وَأَطْبَاعِ  
 الْأَحْمَرِ مِنْكُمْ وَنَزَّلَتْ فِي عَلَقَ الْمِنَافِ  
 وَالْمُحْسِنِينَ، فَقَالَ فِي عَلَقِ الْمِنَافِ مَنْ كَنْتَ  
 مَوْلَانِيْ فَضَلِّلْنِيْ مَوْلَانِيْ فَمَوْلَانِيْ فَرِمَّاكَر  
 حَرَسْتَ عَلَيْهِ كَمَا تَعِينَ فَرِمَادِيَا اوْرِيْ كَرْ  
 بِجَكَارِيْ اللَّهُ وَأَهْلُ بَيْتِيْ - لَهُ  
 كَمِّيْ قَمِّيْ مِنْ دُوْزِرِيْ حَصْوُرِيْ جَلَّا هُوَ : -  
 كَتَابُ اللَّهِ اورِيْلِ بَيْتِ - حَرَسْتَ حَنْدَ اورِ حَسِيبَنْ كَمَا تَعِينَ فَرِمَادِيَا اورِانَ كَيْ تَشَانَ دَهِيَّ اُنِيْسَ  
 اِيكَ چَادِرَ كَيْ شَچَرَ كَرَ كَرَ كَرَ فَرِمَادِيَا -  
 اَسَ روَايَتِ کَیْ رُوْسَے يَرِ اَمِرِ رَعِيَّتِ رُوشَنَ کَیْ طَرَحَ وَاضْعَفَ بَے کَهْ قَرَآنَ کِرِيمَ مِنْ يَارِدَه اَمَارِلَ -  
 کَیْ نَامَ بَنَامَ اَمَامَتَ پَرَ کُوئِيْ نَفِیْ صَرَطَحَ مُوْجَدَشِیْنَ چَرِیْ چَانِیْکَدِ اِسَ فَرَضِیْ عَهِیدَه اَمَامَتَ کَوَ،  
 تَوْحِیدَ، رَسَالَتَ اَوْرَقِيَّا مَامَتَ کَعَاهِدَ قَطْعَيَّه کَهْ بَهْمَ پَلَهْ اِیْکَ مَزَوِّدِیْ عَهِیدَه قَرَارِ دِيَاجَا کَے -  
 اِسَ مُفَرَّضَه الْطَّاعَةِ نَامَ بَنَامَ اَمَامَتَ کَوَ قَرَآنَ کَے ذَمَّهِ لَگَانَ عَلَمَ دِيَانَتَ کَاخُونَ کَرَنَابَے -  
 اَسَ مِنْ شَکَشِیْنَ کَهْ صَوَرِ اَرْکَمَ کَهْ اَرْشَادَاتَ بَھِیْ عَلَیْنَ شَرِعَتِیْ مِنْ، بَلِیْنَ اُنَّ کَاَنْجَھَتَ  
 سَے تَأْيِتَ ہُونَا، جَبَ تَمَکَنَ لَقْتَنِیْ اَوْرَ مَتَوَازِرَتَهْ ہُوَ، اِنَ پَرَعَایَدَ کَیْ بَنِیَا دَشِیْنَ رَکْھِیْ جَاَسَکَتِيْ -  
 بَایِسَ ہَمَدَشِیْنَ قَرَآنَ کَیْ نَفِیْ جَلِیْ کَہِنَ سَجَحَ نَہِمَگَا - اِیْسَے فَسَوِیْنَ قَرَآنَ کَیْ بِجاَتَ نَصْوَسِ حَدِیَّتَ

کہلائیں گی۔ اخبارِ احادیث ہونے کی صورت میں ان کا ثبوتِ ظنی ہو گا اور اگر وہ اپنے مدعی پر فرض صریح نہیں تو پھر اپنے دعوے پر ان کی دلالت بھی ظنی ہو گی۔ خاہر ہے کہ ظنی اثیت اور ظنی الدلالۃ روایات کے سہارے توحید و رسالت کے ہموزنِ قطعی عقائد ثابت نہیں کہے جاسکتے۔

فرض نہ انوں کی تعدادِ رکھات، آنحضرتؐ سے متواتر طور پر منقول ہے اور عدد اپنے معنی میں بھی کسی دوسرے مفہوم کے تحلیل نہیں۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ یا رہ اماموں کی نام بنا مفترض الطاعات امامت بھی کیا کسی ایسی ہی متواتر التیوت اور قطعی الدلالۃ روایات سے ثابت ہے؟ حضرت جعفر صادقؑ نے امامی روایات کے مطابق اس کیلئے دو حدیثیں پیش فرمائی ہیں، حدیث ولایت اور حدیث تلقین۔ اگر یہ دور روایات آنحضرتؐ سے ثابت ہوں اور ان کی دلالت بھی اپنے مدعی پر قطعی اور صریح ہو تو جیکہ ایک مفترض الطاعات امامت حضرتؐ کی اور حضرات حسینؑ کے نام حدیث کی رو سے، منصور حوار پاتی ہے، بصورتِ دیگر عقیدہ امامت کا طیسم بالکل لوث جاتا ہے۔

علمائے امامیہ بھی اس ضرورت سے بے خبر نہ تھے۔ انہوں نے ان دونوں روایات کو متواتر التیوت ثابت کرنے کے لئے ایسی چونی کا زور لگایا۔ سب طرق جمع کئے۔ ہر اتصال و ارسال کا سمارا لیا۔ مگر جس مبتصرتے بھی ان کے جمع کردہ ذخیرے پر تحقیقی نظر کی اسے ہی کہنا پڑا۔

حضرت ہے اس سافر بے بس کے حال پر  
جو ملک کے رہ جاتے ہے منزل کے سامنے

حدیث ولایت میں کہتُ مولا خلیلی مولا کے متواتر التیوت ہونے کا طیسم تو مذکوں سے لوث چکا تھا۔ یہ روایت طریق تواتر سے نقل ہوتا تو درکار، جزو واحد کے طور پر بھی کسی سندِ صحیح سے ثابت نہ ہو سکی تھی مگر حدیث تلقین کے بہتے اس احادیثی تک محتاجِ تحقیق تھے۔ امامی علماء کو اپنے اس رطب ویا بس ذخیرے پر بڑا ناز ختم ایم جامیں حاشیہ صفحہ اہذا الحجی صفحہ پر لاحظہ فرمائیں۔

صاحب مجتبیہ لکھنور نے بحثات الانوار کی دوستقل جلدیں صرف اس حدیثِ عقاید کے لئے ہی لکھی ہیں۔ صاحبُ فلک التجات اس حدیث کے متعلق اتنا بدلہ بانگ دعویٰ کرتے ہیں :

حدیثِ متوانِ تعلقہ امامہ بالقبوں دلو انکہ الجھوں ..... دھوالی

ہر مدار المہام بحیث یہ در علیہ رحم اللہ علیہ

پس ضروری ہوا کہ اس روایت کے بھی اسنادی اور استدلالی پہلوؤں پر گہری تحقیق نظر کی جائے۔ جب اس روایت پر تنقیدی نگاہ پڑتی ہے تو معلوم ہوتا ہے کہ اس مابین ان حضرات کا دائن بالکل خالی ہے۔

بھاں تک حدیثِ ولایت کا قلقن ہے، اس کے متعلق یہاں یہ دو حوالے کافی ہیں۔

رسیں الحشرین حافظ زیلی موتی ۶۲، حبیم اللہ بالجھر کی بحث میں لکھتے ہیں :

احادیث الجھر و ان کثیر رواياتها فاز میں بہم اللہ بلذاد و اذ سے پڑھنے

کی روایات الگرچہ بہت ہیں لیکن لکھا کا لھاضعیفہ و کھن حديث

وہ سب کی سب ضعیف ہیں اور کتنی کثیر رواياتہ و قعددت طرقوہ وہ

ہی روایات ہیں جن کے راوی بہت حدیث ضعیف کا حدیث الطیروہ

ہیں اور ان کے طرق متعدد ہیں مگر حدیث الحاجع والمحجم و حدیث

وہ حدیث ضعیف ہیں یعنی حدیث مٹ کنٹ مولاہ ضعیف مولاہ بلقد

طیں اور حدیث اخطر الحاجع اور لامیند کثیر الطرق الاضعفنا۔

حاشیہ صوفی گزشتہ : ۱۔ گواہ ہر ثابت ہوتا ہیں سنت عقاید کے خلاف ہیں کیونکہ اس صورت میں یہ روایتِ ضایل کے باب میں سے ہو گی ذکر اشاعت عقاید میں دلائی کے باب میں سے یہی وجہ ہے کہ اس ضعیفہ روایت کو ہمارے علماء متعدد مقامات پر قلع کرتے چلے گئے۔ صرف یاں وجہ کو محض ضایل میں منع کو بھی کسی درستے میں لے لیا جاتا ہے مگر جیسا کہ عقاید میں تسلیک کیا جائے مگر تو ان کی حقیقت واضح کرنا ضروری ہو جاتا ہے۔

حدیث مَنْ كَنْتُ مُولَّاً فَعَلَّمْتُ  
مُولَّاً بلکہ بعض اوقات کرتے طریق بجا ہے  
اس کے کئ نقصان ضعف کو پُر اکر دے، اس ضعف کو اور اشکار کر دیتا ہے۔  
حافظ ابن تیمیہ لکھتے ہیں :

فَلَا يَصْنَعُ مِنْ طَرِيقِ الشَّرْعِ  
يَهْرُبُ إِذْ رَوَى أَنَّهُ أَدْعُوكَ طَرِيقَ  
أَصْنَلًا۔ (منہاج السنّۃ جلد ۴۔ ص ۱۷۶) ہرگز ثابت نہیں ہوئی۔

یا تو رہی اس روایت کی اپنے دعوے پر دلالت؟ سو عملاء امامیہ کو خود اعتراف  
ہے کہ یہ دلالت قطعی نہیں، پس اسے دلالۃ بھی لپیں صریح نہیں کہہ سکتے۔

علامہ طبرسی لکھتے ہیں :

أَتَتْ حَجَّةَ اللَّهِ قَعْدِيَّاً لَا تَصْرِيْعًا  
صَنُورَتْ حَدِيْثَ مَنْ كَنْتُ مُولَّاً  
بِعَوْلَهُ بَنِي وَصِيَّهُ مَنْ كَنْتُ مُولَّاً  
مِنْ حَزَّتْ عَلَيْهِ كُوَاصرِيَّا اِمَامَ نَهْیَ  
فَعَلَّمْتُ مَوْلَانَا۔ فرمایا۔

کتاب الحجج ۱۳۵۔ بحیف اشرف فرمایا ہے۔

شرح تحریر میں بھی اس روایت کی دلالات مختلف فیہ تسلیم کی گئی ہے :

اختلافنا فی دلالات علی الامامة (شرح تحریر۔ ص ۲۳۔ جمع قم)

مقام تجیب ہے کہ جو روایت میتوتا اس قدر ضعیف ہو چہ جائیکہ متواتر اور دلالۃ  
مختلف قیہ ہو چہ جائیکہ قطعی الدلالۃ اس پر فرضی امامت کا عقیدہ قائم کر کے ۱، اے  
توحید و رسالت اور قیامت جیسے عقاید کی طرح ایک اصولی اور ضروری عقیدہ تسلیم کیا  
جائے۔ امامی روایات کے مطابق حدیث اُطْلَئِنَ یہ ہے کہ صنورتے فرمایا :

إِنْ تَأْكُلُ فِي كُلِّ الشَّعْلَيْنَ كَلْبُ اللَّهِ دِعَتْنَاهُ أَهْلُ بَيْتِهِ فَتَمَكَّنَ كَابِهِ مَلَأَ  
تَعْنَلَوْا غَاتَ اللَّطِيفَ الْمُبِينَ أَخْبَرَنَّ دِعَمَدَ الْمُتَهَمَّلَنَّ يَفْتَرُ عَلَى حَتَّى  
مِرْدَانَ عَلَى الْمَوْضَعِ۔

اس پر صنورتے پوچھا گیا۔ اکل اہل بیت کی؟ آپ نے فرمایا :

لاؤلکن اوصیاً متهُم، اولهم انجی دو ذیبی و خلیفیتی فی امّتی و  
دلت کل مُؤمِن قمِّیتی بعدهی هو اولهم شَهادَتَ ایتی الحَسَن شَهادَتَ الحَسَن  
شَهادَتَه مَن دَلَدَ الحَسَنَ وَاحِدَّ بَعْدَ وَاحِدَ حَتَّیْ بِرِدْ وَاعْلَمَ  
الْحَوْضَ شَهادَه اللَّهُ فِی ارْضِهِ وَحْجَجَجَهُ عَلَیْ خَلْقِهِ۔

(کتاب الاجتاج للطبری - ص ۹۹)

بیان تک اس خانہ ساز روایت کا تعلق ہے ہم اس سے تعریف نہیں کرتے یہاں  
حضرات کے اپنے گھر کی باتیں، جو چاہیں وضع کریں اور اسے خدا اور اس کے رسول  
کے ذمے لگاتے رہیں مگر ہم اس بات کی اجازت کبھی نہیں دے سکتے کہ اپنی اس میں گھر  
روایت کو وہ ہمارے ذمے لگائیں اور اس روایت شفیعین کو یہ حضرات اہل سنت کی  
طرف نسبت کریں اور کہیں کہ یہ اہل سنت کے ہاں کی بھی ایک مسلمہ روایت ہے، معاذ اللہ  
ثُمَّ معاذ اللہ، اس روایت پر نظر کرنے سے اس کے یہ چند پہلو بنا یاں ہو کر ہمارے  
سامنے آتے ہیں:-

۱- قرآن پاک اور عترت اہل بیت ہر دو واجب التمسک اور لازم الاتباع میں  
(فَتَسْتَكْوِيْ بِهِمَا الْاَتَّصَلُوا)۔

۲- شفیعین میں شعلہ ثانی صریح طور پر اہل بیت ہیں۔ روایت کے آخر کی نظر قائم  
ہاں دو (قرآن اور اہلیت)، کو چھر ایک لفظ میں لیکر کیا گیا ہے۔

۳- کل اہلیت اس فضیلت کے اہل نہیں بلکہ ان میں سے یہ درجہ صرف بارہ افراد  
کو حاصل ہے۔

اہل سنت کے ہاں حدیث شفیعین ان تین مضمونوں کے ساتھ کہیں بھی بصحت اتنا دوہج  
نہیں۔ ان کے دفاتر حدیث کا تحقیقی نظر سے مطالعہ کریں تو ان مضمونوں کی حدیث شفیعین  
کبھی معتبر کتاب میں بھی سند صحیح سے نہیں ملتی چہ جائیکہ اس کے متواتر ہونے کا بے میاد  
دعا ہی کر دیا جائے، امامی حضرات کاظم صریح اور کذب مختص ہے کہ وہ ان مضمونوں کی  
حدیث شفیعین نہ صرف اہل سنت کے ذمے لگاتے ہیں بلکہ اس کے اہل سنت کے ہاں متواری

ہوتے کامی وحی کرتے ہیں۔ فیاللعجب

اہل سنت کے ہاں عترتِ اہل بیتِ واجبِ المحبت ہیں تک واجبِ التسلک، ان کی فضیلت تمام اہل بیت کوشال ہے، تک صرف بارہ افرادِ تک محدود۔ کتاب اللہ کے ساتھِ تعلقِ ثانی سنتِ رسول ہے۔ اہل بیت کے حقوق کا احترام ایک تیسرا مسئلہ ہے۔ یہ حضراتِ قرآن کے ساتھِ تعلقیں اور لئے یقائق کے الفاظ ہیں، صراحت سے کسی صحیح روایت میں لکھا نہیں۔

حضرت زید بن ارقم کتھے ہیں کہ حضور اکرمؐ نے خم غدیر کے مquam پر ارشاد فرمایا:

اہل بیتِ اذکر کو اللہ فی اہل میرے اہل بیت۔ میں تمیں اپنے بیچ اذکر کو اللہ فی اہل بیت۔ اہل بیت کے بارے میں خدا کی یاد دلاتا ہوں۔ اپنے اہل بیت کے متعلق خدا کو یاد دلاتا ہوں۔ اپنے اہل بیت کے بارے میں خدا یاد دلاتا ہوں۔

حضرت زیدؐ سے جب پوچھا گیا کہ یہاں کون سے اہل بیت مراد ہیں؟ تو آپ نے فرمایا: آل علیت وآل عقیل وآل جعفرؑ ابوطالبؑ کے تین بیٹوں علیؑ، عقیلؑ وآل عقیلؑ۔ (مسلم ۲، ۲۹، مسلم ص ۳۶، دارالحکم ص ۳۶)، خدا کو یاد دلاتا ہوں۔ اپنے اہل

بیت کے بارے میں خدا یاد دلاتا ہوں۔

اس روایت میں حضور اہل بیت کے حقوق پورے کرنے کی تعلیم فرمائی ہے ہیں۔ اپنیں واجبِ التسلک قرار نہیں دے رہے اور راویٰ حدیث حضرت زید بن ارقمؐ اس فضیلت کو صفت بارہ افرادِ تک محدود نہیں سمجھ رہے ہیں بلکہ اہل بیت کو جن برصدہ حرام ہے۔ اس فضیلت کا مصدقہ بتلارہے ہیں جن میں کل عباسی حضرات بھی شامل ہیں۔ ماقبل کے اعتبار سے یہاں اہل بیت کے تعلقِ ثانی کی تعبیر صریح نہیں بلکہ حضرت زیدؐ سے کبر سنتی کی بنابرِ تعلقِ ثانی (سنت)، کا بیان رہ گیا معلوم ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بعد میں قرآن اور اہل بیت لئے یقائق بیسے الفاظ میں لکھا مذکور نہیں۔

اس سے حضرت زید پر کوئی حرف نہیں آتا یہ بونکہ وہ اس روایت سے پڑھے اپنے بڑھا پے کی مدد و رہی بیان کرتے ہوئے صاف فرمائچکے تھے کہ اگر کسی جزو کو میں بھجوں جاؤں تو مجھے اس کے بیان کا مختلف شکر نا لے

اس روایت کے شروع میں جواہل سیجی کے الفاظ ہیں۔ وہ امام مجتہدی کی نقش کے مطابق موجود نہیں ہے

پیش نظر ہے کہ یہ اس روایت کی تفھیف نہیں منتفع ہے۔ حدیث ثقلین کی ایک بھی ایسی صحیح سند موجود نہیں جس میں ہے۔

۱۔ شغل ثانی صحیح طور پر ایں بیت ہزوں۔

۲۔ ہر دو ثقلین (قرآن اور ایں بیت) واجب التسلک ہوں اور۔

۳۔ ایں بیت سے خاندانِ رسلالت کے صرف بارہ افراد ہوں۔

اماںی حضرات ان تین صورتوں کے ساتھ حدیث ثقلین پیش کرتے ہیں اور انہی حضرات کے صحیح بجھتے ہیں بلکہ اس کے متوatz ہونے کے مدھی ہیں اور چونکہ اب اسی ایک روایت پر ان کے عقیدہ امامت کی بناء ہے۔ کیونکہ حدیث و لایت مکن کھٹکھڑا

فعلیٰ مولا مدقوقوں سے عقاید کے باب میں بے اہل ثابت ہو چکی ہے، صرف فضیل میں کیس کیسیں ال جاتی ہے کیونکہ اس باب میں صحیح و تقویم کے امتیاز کی چند اس ضرورت نہیں ہوتی۔

گو اس روایت کے صحیح ہونے کی صورت میں بھی حضرات امامیہ کا فرضی عقیدہ امامت ہرگز ثابت نہیں ہوتا۔ یہی وجہ ہے کہ انہوں نے احتجاج طبری میں اس کے ساتھ

نام ننام اماموں کا ایک پورا جزو بڑھا دیا ہے۔ تاہم یہ بھی ضروری ہے کہ اس کے پچھے تاکہ جزو کا بھی ایک تفہیدی جائزہ لیا جائے اور دیکھا جائے کہ حدیث ثقلین امامی حضرات کی مذکورہ تین صورتوں پر ساتھ بھی بھی صحیح اسناد سے ثابت ہے؟

خدا کا شکر ہے کہ جامع کمالاتِ علمیہ و عملیہ حضرت مولانا محمد نافع صاحب امامت بخاتم

نے جدیدین فرمائکر اس روایت کی پوری تحقیق فرمائی ہے اور اس کے بجھتے اساد مسیر اسکے،

اُن کا پُری طرح محاسبہ کیا ہے۔ مجزاۃ اللہ عنا وعنت مائیں المسالیات احنت الحجناع  
 مولانا موصوف کے ساتھ دوران تالیف میں بھی اس موصوع پر  
 مذکرات رہے اور احقر پُر سے اطمینان سے کہ سکتا ہے کہ اس غظیم خدت  
 سے عمدہ برآ ہوتا یہ مولانا موصوف کا ہی حصہ تھا۔ ولقد جاء غنی المثل  
 السائیک کو ترک الاقول الموثق.

وَعَاهَ بِهِ كَرِبْلَةُ الْعَرَبَتِ إِنْ كُوْشِشْ كُوْقُولْ فَرَمَائَنْ اُورْ كَتَابَ وَسَتَتْ  
 كَامِكَ بَهِ سَبْ مَسَلَّاَنْ كَامِمُولْ بَنَاوِيْنْ۔ فَكَمَادَ لِكَ عَلَى اللَّهِ بَعْزِيزَنْ۔



# Www.Ahlehaq.Com

# تقریط

حضرت علامہ مولانا شمس الحق صاحب افغانی ترجمہ فی اپنے در

الحمد لله و كفى و سلام على عباد الله اصطفى ه

اما بعد میں نے رسالہ حیثیت الشفیع مولانا الجزا فی کو دیکھا جس میں اس روایت کے طرق و اسائید کو جمع کیا گیا ہے۔

بعض روایات میں صرف کتاب اللہ کا ذکر ہے۔ بعض میں کتاب اللہ و سنت رسول اللہ کا ذکر ہے۔ ان دونوں میں کوئی تفاضل نہیں بلکہ ثانی تفصیل اول ہے اور اول میں اختصار کیا گیا ہے۔ تیسرا قسم وہ روایتیں ہیں جن میں بجا تے سنت رسول کے لفظ اہل سنتیت یا عترتی آیا ہے۔ اول و دوم قسم کی روایتیں صحیح ہیں اور موئید بالقرآن ہیں کیونکہ قرآن میں جمال اطیب و املاک و اطیب و املاک الرسول آیا ہے۔ اس میں فلاح بشری کے لئے صرف اطاعت کتاب اللہ و اطاعت سنت رسول اللہ کو ضروری قرار دیا گیا۔ اگر دن میں کسی تیسرا چیز کی ضرورت ہوتی تو یہ ناممکن ہے کہ قرآن حکیم ایسے موقع میں اس کا ذکر نہ کرتا بلکہ ایسے موقع میں تکمیل پاہلی بیت کو نظر انداز کرنا حالانکہ یہ تکمیل اہل شیعہ کے ہاں ضروری ہے فتح باب اضلاع ہے جو قرآن کی شان ہدایت کے خلاف ہے۔

جن روایات میں لفظ عمرت یا اہل بیت آیا ہے وہ روایتاً و روایتاً درست نہیں۔ ۱۔ روایتاً اس لئے کہ زید بن ارقم رضی کی روایت جو صحیح مسلم میں ہے۔ اس کے مابین جملہ روایات پر جلد محدثین نے کلام کیا ہے۔ اسی لئے امام بخاریؓ نے اپنی صحیح میں اس کو قابل اطمیح نہ سمجھا اور امام نسائیؓ نے سبز بکریؓ میں اندر اس کے باوجود سبز بکریؓ سے جس میں ان کے ہاں صحبت کا الزام ہے اس کو خارج کر دیا۔

مسلم کی روایت میں اضطراب ہے اور متنی اضطراب جبکہ ترجیح کے دلایل موجود نہ ہوں۔ صحبت حدیث میں موجب قدر ہے۔ حدیث مسلم میں ازدواجِ مطہراتؓ کو ایک

روایت میں ایں بیت میں داخل کیا گیا ہے اور دوسری میں خارج۔ نیز زید بن ارقم نے خود اپنے بڑھاپے اور محل نیان ہونے کا ذکر کیا ہے۔ اگر روایت کی صحت مان بھی لی جائے تو سابق و قسم کی روایات اور نصوص قرآن کو اس پر ترجیح ہو گی یا مکمل ازکم یہ کہ تمکن بالکتاب والمستحبہ جو قرآن سے ثابت ہے وہ قطعی ہے اور اقل دوم کے متعلق اختلاف ہے کہ سنت ہے؟ یا عترت؟ لہذا سنت چونکہ مطابق قرآن ہے اس کو ترجیح ہو گی۔

۲۔ درایتیا بھی عترت، والی روایات درست نہیں کیونکہ غیریم، میں مقصود اہلی حضرت علی پر اعترافات کا فیہ تھا اور اعترافات کی اصلیت عداؤت تھی، اللهم دال من دالہ اور عادمن داداہ کا تعابی جلالہ بالبھجے اہل بیت تحقیق محبت میں نے محل عداؤت۔ اسی کے لئے مذکورہ روایت سے محبت کا ثبوت تو ہو سکتا ہے وجہ تھکت اس سے ثابت نہیں ہوتا۔ اس کے علاوہ عترت اور اہل بیت کی تعلیمیں بھی کسی روایت میں نہیں کی گئی کہ کون سے افراد مراد ہیں۔ اگر سب مراد ہوں خواہ مون یا کافر، صالح یا فاسق تو ان کی اطاعت کا امر غیر معمول اور خلاف ہے۔

علاوہ اذیک اطاعت غیریم بلکہ بھی کی اطاعت میں بھی یہ ضروری ہے کہ ذات کی اطاعت مراد نہیں احکام کی اطاعت مراد ہے اور اطاعت کے لئے ان احکام کا قطعی ثبوت ہوتا ضروری ہے۔ لیکن اہل بیت بھی کے احکام سے سے باقاعدہ مدون ہی نہیں اگر ایک فرد کے مدون ہوں تو پھر ازدواج کے احکام مجبول اور نامعلوم میں پھر اگر وجوہ اطاعت میں احکام رسول اور احکام اہل بیت بھیں ہوں تو رسول اور غیر معمول میں فرق کیا ہو؟ بہرحال رسالہ "حیریث تعلیم" میرے نزدیک اپنے مونوں میں بے مثال ہے اور دونوں فریق لیش رط اضافت اس سے مستفید ہو سکتے ہیں۔ میری دعا ہے کہ مسلمانوں کے لئے مؤلف کی اس خدمت کو اللہ تبارک و تعالیٰ مقبول بناتے۔ آمین!

لقریب

استاذ الحلماء محدث المحدثاء حضرت مولانا سید احمد شاہ صاحب اجناوی چکریروی  
صدر مدرسه عربیہ چکریہ۔ ضلع سرگودھا

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

خداوند تبارک و تعالیٰ نے ہر زمانہ میں ایسے آدمی پیدا کئے جن کی زندگی حمایت ہے اور دفاعِ بابل کے لئے وقت رہی۔ نامساہر حالات کے دباؤ اور نابرابری آب و بہوا کے طوفان انہیں انج چھر بھی اس راہ سے ادھر اور ہر نہ کر سکے۔

اس نوع کے اہل علم کا ایک قافلہ ہر دوسری میں اخلاصِ علی سے ، باطل سے بُرداً زما رہا ہے اور اسی مبارک پسلدہ کی کڑی حضرت مولانا مولوی محمد تاجن صاحب ہیں۔ مَسْلَهُ اللَّهِ تَعَالَیٰ۔ آپ نے حدیثِ اَلْقَدِیْنِ مرتب کر کے علمی تحقیقات کے میدان میں ایک گاؤں قدر اضافہ فرمایا ہے۔ بات کی تہہ تک پہنچنے کے عادی حضرات اُن کتاب کی قدر کریں گے اور حق کی تلاش کرنے والے لوگ اُن کتاب موصوف کو ایک نعمت علیٰ یقین کریں گے۔

تحصیل وہیٹ دھرمی سے محمد اللہ پورے محفوظ رہے ہیں۔  
حدیث التقليد کے مطالعہ سے آپ پر واضح ہو گا کہ جس طرح شیعیٰ یا کرذب رہے اسی طرح  
خلافت کے مسئلے سے بھی اس حدیث کا تعلق نہیں۔ یہ کتاب اپنے خالی موتکوئی میں  
القزادی حیثیت رکھتی ہے۔ ہر خطیب اور مبلغ کے مطالعہ میں رہنے کے لائق ہے۔

# مولف کی طرف سے، ایک صروری گزارش

زیرِ نظر رسالہ میں روایتِ تعلیں پر طویل بحث کی گئی ہے۔ ابتداء میں کچھ ضروری تہمیدات درج کی ہیں۔ جستہ اول کے آخر میں بعض اہم تنبیہات ذکر کی گئی ہیں۔ اسی طرح جستہ ثانی کے ابتداء میں بھی چند امور قابل توجہ ذکر کئے ہیں۔ بحث تعلیمی ہے اور اہل علم کی توجہ کے لائق ہے، تاہم عامون بھی صرور اس سے فائدہ اٹھا سکیں گے۔

ناظرین کرام کی خدمت میں با ادب گزارش ہے کہ ”رسالہ ہذا“ کے کسی ایک آدھ حصہ کو علاحدہ فرمائکر، تمام رسالہ پر تبصرہ فرمائے یا تیجہ قائم کرنے کی جلدی کوکش شکریں جب تک کہ تمام رسالہ پر ایک جامن نظر نہ فرمائیں۔ رسالہ کے مختلف مواقع میں مختلف بحث کی قابل دید چیزوں مذکورہ ہیں، جن سے کئی شبہات کا ازالہ مقصود ہے اطمینان خیال کرنے میں جلدی اور تجھیں سے کام نہ ہیں۔ علم و حکمت اور فہم و دانش کا۔ ہی تھا صاحب۔

یمنی اپنی کم علمی اور کم مایلگی کے پیش نظر معترض ہے کہ روایتِ تعلیں (کتاب الشدستی) کے قام طرق حسب منتشر فراہم نہیں کر سکا۔ تاہم اس کا معتمد ہے ذخیرہ بحث الشد خراہم ہو گیا ہے جو رسالہ ہذا کے جستہ ثانی میں بالترتیب کیا جا رہا ہے۔

حضرت خلیفہ نبلہ اور حضرت علیؓ پروردگاری کے باہمی تعلقات  
کی حیثیں تصویر

صحابہ کیا اور خلافتِ علیؓ کے درمیان اختلافات و  
انشاق کی عمی سازش کی سکھیت بیخ کمی

جماعتِ صحابہ پا خصوص حضرت عثمانؓ علیؓ پر

قیام و جدید اعراضتِ مطہر کی سکھیت جواب

بین الاقوامی شہرت کی حامل کتاب محسوس سے ان گنت قلن

منور ہوئے علماء نے تھیں کی

اپنوا جو کو قدر ہے تھیں وہ فصیب ہمچوڑا وہ گانے لا جواب ہو گئے

صدرِ اسلام کے دراں تمامی رشیل زندگی کا حقیقی عکس

پھر ایشیت، اشتعل، اشتعل کیا اور دوسرا کمیر تیر کے نکل رہا ہے

بلدی حاصل کریں کتابت بیانات اور کافروں جو لعلت عقب سے نہیں مانے جائیں

حصہ خلوتے زیر ترتیب

مشتعل، دم، ستم، مشتعل، ایضاً

## دُرِّ حاضر کی شہرِ آفاق

ہر سہ حصہ  
مع  
مسئلہ اقرب بآنواری

oooooooooo

تصنیف  
محقق عصر حضرت اعلام  
مولانا محمد فتح جامعی جملہ

## تحقیق فدک

اولین تحقیق رقیم حضرت مولانا سید احمد شاہ صاحب مدرس مدرب عربیہ اسلامیہ پیچ کیرو (درگواہ)

جس طرح

حدیث تعلیم اپنے نام اسادی اور عنوی پہلوؤں سے آپکے سامنے آچی ہے اسی طرح حدیث فدک جس میں شدید راشتہ انبیاء اور مطہر باریؓ فدک از حضرت زہرہ اپنے قدم تاریخی اسادی عنوی اور تحقیقی پہلوؤں سے اس کتاب میں کی گئی ہے۔ کتاب کیا ہے دلائل و حکایت کا ایک موسیٰ مارتا سند ہے۔ ایران عراق بخنو اور پاک و ہند کے عجہدین اسکے جواب بالمرتب عاجز ہیں بلکہ حدیث اور ناظرین کرام اور تاریخ کے طالبیں لکھ یہ نہیں کتاب ہے۔

مولانا محمد فاکم شاہ صاحب شریعتی ایضاً اثیرست بیش کارون  
کرو دھا

## الشَّكَلَيْنِ

الْمُشْكُكُ بِتَبَرِّرِهِ سَبَبُ الْعَلَمَيْنِ فِي الصَّلَاةِ وَالصَّلَاةِ فِي الْسَّلَامِ عَلَى سَيِّدِنَا وَمَوْلَانَا جَلَّ جَلَّهُ وَعَلَى أَنْبِيَاءِهِمْ وَرَأْبِلِهِمْ وَأَهْلِهِمْ وَبِهِمْ وَعَلَى أَجْمَعِ الْمُرْسَلِينَ

جن وگوں کو آخرت سرویر کائنات ملے اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کرام و موان اللہ علیہم اجمعین سے فترت اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی آں و اولاد کے ساتھ دعویٰ محبت ہے وہ اس محبت کے دعویٰ میں حصے مجادوڑ ہو چکے ہیں۔ ان کے ہاں یہی قرآن مجید کتاب اللہ کی اطاعت اور تابعداری علی الاطلاق واجب ہے۔ اسی طرح ایں بیت بنی اسرت رسولؐ کی اطاعت یہی مطلقاً فرض اور لازم ہے۔ جیسے کتاب اللہ کے فرمان کو نہ ماننا و مکار قرآن ہے۔ ان کے ہاں اسی طرح عترت رسولؐ کے قولی دعی فرمودات کو تسلیم کرنا چاہا اور رسولؐ کا احکام ہے۔ حاصل یہ ہے کہ وجوہ تسلیم اور وجوہ اطاعت کے اعتبار اور محبت شرعی ہونے کے لحاظ سے عترت رسولؐ میں اور کتاب اللہ میں ان کے ہاں کوئی فرق نہیں۔

یہ مسئلہ ان کے نزدیک سُلْطَنَہ ہے۔ اس پر خامی کسی کتاب سے جواہر پیش کرنے کی کوئی حاجت نہیں ہے۔ اگر مزید تسلی مقصود ہو تو تفسیر مجمع البيان ابو علی طبری ص ۲۹۷ تھت آیت اُولیٰ الْأَمْرِ مِنْكُمْ مُّلَاقِطَتِكُمْ ہے۔ ہمارے ایں سُنْتَة وَاجْمَاعَتْ (جمیو علما) کے نزدیک علی الاطلاق اطاعت صرف کتاب اللہ و سنت رسول علی الصلة و تسلیم کی لازم اور وجوب ہے۔ مستقبل اطاعت اللہ جل جہہ اور اس کے رسول علی الصلة و تسلیم کی ضروری ہے۔ ان ہر دو کے ماسوچیں جن وگوں کی تابعداری لازم اور ضروری ہے، وہ کتاب سنت کے فرمان کے تحت ہے مستقبل طور پر واجب نہیں۔ مسلمان حاکم کی اطاعت ہو یا والدین کی

تائیداری، اکابر امت اور علمائے دین کی پیروی ہو یا بزرگان اہل سنت کی فرمائی برداری یہ سب اطاعتیں کتاب و سنت کی اطاعت کے تابع رہیں گی۔ اُن کی اطاعت معروف (اچھے) امریں ہو گی۔ غیر معروف یا کتاب و سنت کی مخالفت میں اُن کی اطاعت ہرگز جائز نہیں ہو گی۔ فریقین میں قواعد و مفہوم ابطح کے اعتبار سے یہ ایک اصولی فرق اور امتیاز ہمیشہ سے قائم ہے۔ پھر ہر ایک فرقہ نے اپنے اپنے مقرر کردہ اصول اور ضابطہ کو عدل کرنے کے لئے بے شمار تحریرات لکھی ہیں۔ یعنیہ تعالیٰ ہم بھی ارادہ رکھتے ہیں کہ فریقین کے ان ہر دو مجذہ اصول کو بعد استدلال سامنے لا کر واضح کریں کہ کون حق سے زیادہ قریب ہے؟

بنابریں ہم تحریر ہذا کے دو حصے کرتے ہیں۔ حصہ اول میں **حثہ اہلیت** کے "مجذہ اصول" اور ان کے استدلال پر متعلقہ کلام تفصیل ایش کیا جائے گا، اُنثہ **التعلیٰ** اور تحریر ہذا کے حصہ ثانی میں مجہور اہل سنت و اجھا عذر کے قاعدہ کی تشریح و توضیح اور اس کے ولایل کتاب و سنت سے پیش خدمت کرنے کا قصد ہے۔ **وَاللَّهُ يُلِيقُ التَّرْبِيَّةَ**۔

لہ ہس صفحوں کی تائید کے لئے قول خداوندی:

**أَطْبَعْتُ عَلَيْهِ دُوَّارَ الْمَسْوَوْنَ وَأَطْبَعْتُ الْأَمْرَ وَلَكُمْ فَانِ شَانَ عَنْتَرَ فِي شَيْءٍ فَرَبِّتْ وَلَكَ إِلَيَّ اللَّهُ وَالرَّسُولُ.**

اور حدیث بنوی: **إِنَّمَا الظَّاهِرَةَ فِي الْمَعْرُوفِتِ كَافِيٌّ** ہے۔ مہمن

# حصہ اول

علوم ہونا چاہئے کہ دوستوں نے اپنے اس وضع کر دہ اصول کہ اہل بیت و عترت نبی و جو بقیہ تسلیک میں کتاب اللہ کی مشیں ہیں۔ یعنی یا عتبارِ حجتت ان میں کوئی فرق نہیں ہے، کے اثیات کے نئے جو دلائل فراہم کئے ہیں، ان میں روایتِ تقطین جو فرقیین کی کتابوں میں عام طور پر مردی ہے، کو اہل الاصول کے درجہ میں بنیاد و داس اس قرار دیا ہے۔ حقیقت میں تمام مسئلہ ہذا کی بنیاد ان کے نزدیک اسی روایت پر رکھی گئی ہے۔ دوسری کوئی آیت یا روایت اس مقصود کی خاطر اگر تلاش کر کے ہلاکی جاتی ہے تو صرف بطور تاسید تردید کے اس کو منطبق کیا جاتا ہے درست اس روایتِ تقطین کے ہوتے ہوئے ان کو مزید کسی استدلال کی احتیاج نہیں۔ اسی وجہ سے ان دوستوں نے روایتِ تقطین کے لفظاً و معناً متواتر ہونے کا دوہی کیا ہے اور یہ دعاۓ قواتر ان کے برشے مشاہیر علماء اور صنیفین نے مرتے سے کر رکھا ہے اور اس روایتِ تقطین کو متواتر ثابت کرنے کے نئے ہر ٹری پھیم جلدی مرتب کی گئی ہیں۔

نے اُن کے متاخرین علماء و مجتهدین میں مشاہیر مادحین صاحب مجتبیہ بکھوئی نے تختہ اشنا عشریہ شاہ عبدالعزیز رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے باب امامت کی تردید میں جو کتاب طبیعت الاقوار متحدد جلد و میں لکھی ہے، اُس کی مستحق دو خیم جلدی صرف روایتِ تقطین پر مرتب کی ہیں۔ اُس میں اپنے خیال کے مطابق انہوں نے اس روایت کو بغلی و مزni متواتر ثابت کرنے کے نئے آخری کلام کر دیا ہے اور اپنے اُس گمان کے اثیات میں انہوں نے اپنی تمام تر وقت صرف کر دی ہے۔ مہنمہ

زمانہ حال کے شیعی علماء نے بھی اپنے سابق مجتہدین کے موافق بحثِ ثقین کو جزءِ اصم بحثت ہوتے بڑے بلند بانگ و عوادل کے ساتھ اس روایت کو بزعم خود متواری ثابت کرنے کی کوشش کی ہے اور روایتِ پذرا کو اسلام کی چلی کا محور قرار دیا ہے ہم ناظرین یا تکمیل کی خدمت میں بطور تعریف اس دور کے شیعی فاضل کی بزعم خود مایہ ناز قصینف کا صرف ایک اقتباس ہیش کرتے ہیں جو اس مقصد کے لئے کافی ہے:

قال اف تارک فیکم القتیلین میں تم بکوں میں روپی بھاری چڑیں

الحادیث وهو (حدیث القتیلین)  
ویکی متواری تلفتہ الامہ بالقبول  
ویکی وجہے، قرآن والہیت، (آخر حدیث  
تک) اور یہ حدیث متواری ہے جس کو  
امست نے قبل کر لیا ہے۔ اگرچہ  
کوئی جاپ انکار بھی کر دے۔ پس اب  
ہم حدیثِ ثقین کا ذکر کرتے ہیں جن

وھی (حدیث القتیلین)، الیک ہو  
مدار المهاونیت میں در علیہ  
رحمۃ الاسلام۔

لہ ہر زمانہ میں شیعی علماء نے روایتِ ثقین پر بہت کچھ لکھا ہے۔ منت نے رسالہ جات اس پر تدوین ہوتے رہتے ہیں چند سال ہوتے ان کے ایک شیعی عالم محمد قوام الدین الوشنی العمی نے سن ۱۳۰ھ میں ایک رسالہ روایتِ ثقین پر اہل سنت والجماعت علماء کے حوالہ جات یچاکر کے مرتب کیا ہے۔ اس کو پھر دارالتحفیظ المصری نے سن ۱۳۲ھ میں شایع کرایا گیا۔ پھر اسی رسالہ کو ضلع سرگودھا، پیغمبر، کے شیعہ مولوی حبیب حسین صاحب کاظمی نے اردو ترجمہ کر کے یہاں شایع کیا۔ اس رسالہ کا نام ”ارشاد رسول المقتین المعروف بحدیث المقتین“ ہے۔ اس میں علماء کے دور مقرر کر کے (ناظرین ہوں یا محض میں) دکھلایا گیا ہے کہ کن کن علماء نے اس کا ذکر کیا ہے۔ تحریر پذرا کے وقت یہ رسالہ بھی میش نظر ہے۔ مجوزہ تفصیلات پیش ہونے کے بعد چھوپ قسم رسائل کے فرداً فرداً جوابات کی حاجت نہ رہے گی۔ منت

کل مدار مقصود ہے۔ اس حیثیت سے گویا اسلام کی پچکی اسی پر پھر تی ہے "لہ مولوی امیر الدین صاحب جو مصنف، کتاب بُذا کے شاگرد رشید ہیں انہوں نے کتاب فلک النجات کا اردو ترجمہ بھی کیا ہے اور حواشی بھی ترجمہ کے ساتھ ساتھ مرتب کیے ہیں، اسی کتاب کی بیہت فصوص خلافت علیٰ میں اس روایت شفیعین کو ذکر کر کے حواشی میں یہ بات دوسرے طریقے سے دہرائی ہے۔ اسی ترتیب پر طنز کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ اور مجین شاہ نے اگرچہ شاہ کی شان میں ایڑی چوپی کا زور لگا کر احادیث و منی کر کے اپنے سلاطین زمانہ کو خوش کیا ہے گرچہ یہ حدیث شفیعین و حدیث ولایت منش کئی مولود (اللہ) وغیرہ احادیث صحیح متواترہ مسلم و دارالرہبیۃ الہبیۃ علیہم السلام برابر کوئی حدیث نہیں بناتے ہے" ۔

اُن حوالہ جات کا حاصل یہ ہے :-

۱۔ کہ روایت بُذا (حدیث شفیعین۔ کتاب اللہ عزیزی ایں بُینی) اُن کے زعم میں متواری ہے۔

۲۔ مدار مقصود یہی روایت ہے میتی جیت و فک کے باب میں اُن کے باب میں اُن حیزہ یہی روایت ہے۔

لہ کتاب فلک النجات ص ۲ طبع اول مترجم۔ باب الادل فی میار ایں الحق۔ از مولوی علی محمد صاحب شیخی اُسٹاذ، و مترجم کتاب بُذا مولوی امیر الدین صاحب (شاگرد مصنف مذکور) سکن چک جلال الدین علاقہ چیلہ رجستان۔ صفحہ جھنگ پنجاب۔

کتاب فلک النجات عربی میں مولوی علی محمد نے لکھی تھی پھر اس کے شاگرد مولوی حمیم امیر الدین نے اس کا ترجمہ اور حواشی مرتب کئے۔ میراثہ

۳۔ حواشی فلک النجات ص ۹۷ جلد اول۔ فصوص خلافت علیٰ مختصر حدیث شفیعین۔

۳۔ اسلام کی بھی کہتے یہ روایت محور کی جیشیت رکھتی ہے۔ دوسرے لفظوں میں اس اسلام اور بنیادِ دین کا درجہ ان کے نزدیک اسی روایت کو حاصل ہے۔ اب اُن مبحث میں شروع ہونے سے قبل چند تمهیمات یا باطل قابل ذکر ہیں اُنہیں پیش نظر رکھتے۔

## تہمیدِ اول

ناظرین کرام پر واضح ہو کہ صاحبِ فلک الجہات نے روایتِ تعلیم کو صرف لفظاً متواتر کہنے پر اکتفا نہیں کیا۔ بلکہ آنے والے تمام مسائل مسازعہ فیہ سے پہلے اسی بحثِ تعلیم کو پھل کرنے کے لئے پُرورا زور صرف کیا ہے۔ ہماری اہانت و اجماعت کی کتابوں سے بے شمار طلب ویاب حوالہ جات جس کے ہیں۔

لیکن ایسا جیجو اور تلاش کرتے کے اعتبار سے ہم یقیناً کہ سکتے ہیں کہ بحثِ تعلیم کے سلسلہ میں جتنا کچھ حوالہ جات کی شکل میں اساد و شاگرد دونوں نے اس کتاب میں جس کیا ہے۔ اس کا بیشتر حصہ میر حامد بن صاحب تکمیلی شیعی صفت طبعات الافار کا اندازہ ہے۔ یہ اُن کا اپنا علم نہیں۔

میر صاحب مذکور نے اپنے زخم میں ان روایات (تعلیم و ولایت وغیرہما) کو، اہانت کی کتابوں سے متواتر ثابت کرنے کے لئے بڑی محنت شاہد کی ہے۔

## دو

چونکہ ہمارے مد مقابل دوستوں نے حقیقت سے مجاہد ہو کر فریضیں کے باں روادہ بُذا کو متواتر ثابت کرنے کی سبی لاصال کی ہے اور اہل السنۃ والجماعت پر اس روایت کے انکار کرنے اور اسے مسمول بہ نہ پھیرانے کا ازمام قائم کیا ہے۔ اس بنا پر ہم چاہتے ہیں کہ زیر تالیف رسالہ میں روایتِ تعلیم کے اُن مقام کو جو اہل السنۃ کے قواعد کی روے سے منع ہو سکتا ہے واضح کریں۔ روایت بُذا جس درجہ میں قابل قبول ہو رکھتی ہے

اس کو پیش کیا جائے۔ اس کے جتنے طرق اسانید ہم کو میرا سکتے ہیں ان کی تحقیق و تجویز کی جائے کہ ان میں کون کون اسانید صحیح ہیں اور کون غیر صحیح ہے پھر ہم اسانید صحیح کے ذریعہ روایت ہذا کا صحیح من مایہت ہو اس کا مفہوم متفقین کیا جائے۔

اس بحث و تحقیق سے ناطرین پر واضح ہو سکے گا کہ دعیان حجت اہل بیت کا دعوا ای تو اتر کہاں تک درست ہے؟ اور روایت اپنا کے انکار کا الزام و اعتراض جو ہم پر قائم کیا جاتا ہے وہ کہاں تک صحیح ہے؟ معاملہ یہ عکس تو نہیں؟ نیز ان تفصیلات کے بعد یہ بھی حیاں ہو جائے گا کہ یہ روایت درستوں کے مدعی و یوہ التبرک بالعترة کے لئے ثابت ہجتا ہو سکتی ہے یا نہیں؟ یا ان کی جانب سے ادعیا ہی ادعایہ ہے اور قریب تمام نہیں۔

### سوم

روایت شفیعین کے جس قدر اسانید ہم کو اپنی کتب سے میرا سکتے ہیں انہاہ وہ ہماری ججو کے ذریعہ حاصل ہوئے ہوں ماؤں و مدرس کی نشان دیپی کے طریقہ سے بل کے ہوں حتی الہ اس سب کو فراہم کرنے کی پوری کوشش کی گئی ہے "فَلَمَّا ابْنَاهَا" میں چونکہ "عیقات الافوار" کی ہی نقل درحقیقہ ہے اس سے کوئی سند تفصیل ہم کو نہیں مل سکی۔ البتہ "عیقات الافوار" سے متعدد اسانید روایت ہذا ہم کو حاصل ہو چکے ہیں اور کچھ موارد "یتاییش المودہ" سے میرا ہو اپنے۔

لہ رسالہ ہذا ملاحظہ کرنے سے مغلوم ہو سکے گا کہ بس کس روایت کے مناد کو صحیح قیمت کیا ہے۔ مثلاً مندا حمد کی روایت پہشتم اور مند دار می کی روایت صحیح مسلم کی روایت وغیرہ وغیرہ کی صحت انساد کو درست کہا ہے اور صرف ان کے متون کے مطابق سے بحث کی گئی ہے۔ بنابریں، مؤلف رسالہ ہذا کے حق میں یہ کہا غلط ہو گا کہ اس نے "روایت شفیعین" کے تمام اسناد پر نہیں کارکے ائمہ روکر دیا ہے۔ (بیان)

اور اپنی کتب میں سے جو یا سند روایت لاتے وہ مصنفین ہیں، ان سے رواۃ  
پڑا جس کی لگتی ہے۔ جو مصنفین یا سند روایت نہیں لایا کرتے بلکہ روایت لاتے میں  
خود نقل سے کام لیتے ہیں، یعنی اصحاب تحریخ نہیں بلکہ تاقل ہیں۔ ان لوگوں سے  
اس روایت کو نہیں نقل کیا گی اور نہ ہی اس نقل و نقل کا کوئی ثمرہ مرتب ہو سکتے،  
اگرچہ ہمارے ان تہرا باؤں نے خالہ جات کی کثرت پیدا کرتے کے لئے روایت پڑا گے  
مجھ سے میں جب بھی کوئی تایف مرتب کی ہے تو یہ کوئی تیز نہیں رکھی کہ کس قسم کے  
مصنف سے اس روایت کو نقل کیا جائے۔ آیا وہ خود صاحب سند ہے یا ناقل ہے۔  
حالانکہ نقل و نقل کرنے والے مولوی نے خالہ نقل کرنے میں خالہ جات کی کثرت تو  
پیدا کی جا سکتی ہے۔ لیکن کثرت اس ایسے جو اصل مظلوب ہے وہ ہرگز نہیں ہوتی۔  
اس پاپر صاحب اس اس اعلما اور باسند مصنفین سے ہی خالہ جات جمع کئے گئے  
ہیں اور علماء تاقلین کے خالہ جات کی جانب روایت سخن میڈول نہیں کیا گی اور نہ ہی  
اصول ان کے جو ایات کی کوئی حاجت تھی اور اسی طرح وہ خالہ جات بھی قابل جواب نہیں  
قرار دئے جا سکتے جن میں روایت پڑا کی نسبت کسی باسند محدث مشہور کی طرف رکھا گا  
فلاؤں یا آخری کی خلاف کہہ کر کی گئی ہے مگر اس کی سند تمام یا ناقم بالکل پیش نہیں  
کی گئی اور نہ ہی یہ بتایا گیا ہے کہ اس حضرت نے اپنی خلاف تصنیف میں روایت پڑا کو  
درج کیا ہے۔ اس قسم کے گنام اختیارات اور بے سند خالہ جات قواعد عجیث کے خاطر  
سے انتہا کے لائق اور قابل جواب نہیں۔ حق ہے۔ بالخصوص جب کہ ایسے مجهول انساب کے  
دھویدار تھیں کہ بہترین عبادت سمجھتے ہیں تو پھر ایسے ہے سروپا اختیارات اور خالہ جات  
اور بھی لائق ترک ہو جاتے ہیں۔

## چہارم

معلوم ہوتا چاہئے کہ روایت مصنفین کے خالہ جات تا حال جس قدر ہم کو فراہم ہو سکے  
وہ تقریباً چالس سو عدد ہے میں اور اڑتیس عدد کتب سے ان کو جمع کیا گیا ہے۔

اُن میں اکثر حوالہ جات ایسے ہیں جن کی سند باب وجود تکالیف کے کمیں سے میسر نہیں ہو سکی اور بعض کی نامکمل سند تھی ہے۔ ان سب حوالہ جات کو ایک ترتیب سے سامنے رکھا گیا ہے۔

## پنجم

صاحب "عقبات الانوار" کے طریقہ کے مراوفی ہے ایک حوالہ کوئے کریجت کرنے کے لئے ہم بھی سن وار ترتیب قائم کرتے ہیں جو محدث مقدم ہے اس کی روایت پڑھئے بحث ہو گی پھر جو اس کے بعد کا مصنف ہو گا اس کا متعلقہ حکام بعد میں ذکر ہو گا۔ اسی ترتیب کن ہجری کے مطابق بحث ہذا کو مکمل کیا جائے گا۔ انتشار اللہ تعالیٰ

## ششم

نیز یہ بھی واضح رہے کہ اس روایت کے بعد باسن حوالہ جات ایسے بھی ہم نے بہاں جمع کر دئے ہیں جو نہ تو صاحب "فلک التجات" نے ذکر کئے ہیں اور نہ صاحب عقبات کی اُن تک رسائی ہوئی تھی پھر نکلہ ہمارے سامنے دیانتہ اس بحث کی تکمیل مقصود تھی۔ اس لئے ان حوالہ جات کو خود بُردا کرنے کی بجائے ہم نے انہیں بالا نکلہا، مع اسناد پیش کر دیا ہے۔ اگر یہ قواعد کے اعتبار سے قابل قبول ہو سکتے ہیں تو ان کو اخذ کیا جائے ورنہ انہیں بھی ترک کر دینا چاہیے۔ مثال کے طور پر "شكل الاشتار" لام الظاہدی اور "تاریخ بغداد" خطیب بغدادی وغیرہ میں ہم نے روایت ہذا کو بمعنی سند نقل کر کے پیش کیا ہے۔ حالانکہ اُن حوالہ جات کو اُن کے مجتہدین و علماء مذکورین نے اپنے موقع میں پیش نہیں کیا۔

## سیشم

صاحب "فلک التجات" و دیگر زمانہ حال کے مجتہدین کتاب "پیاسیع المؤودۃ" سے مختلف مسائل پر حوالہ جات پیش کیا کرتے ہیں اور خاص اس روایت کی تلقین پر بھی حسب

”ینا بیج المودّة“ نے اپنے خیال میں بہت کچھ مواد پہنچ کیا ہے۔ اس ضرورت کے تحت ہم نے روایت شفیعین کی بحث کے آخر میں مرویات ”ینا بیج المودّة“ کے لئے ایک الگ عنوان قائم کر دیا ہے جس مقام میں صاحبِ کتاب ہذا کے معتقدات اور کتاب کی مرویات کی حیثیت عملہ طریقے سے واضح کو دی جائی ہے جو منصف مزاد و حق پر مذکور ہے کے لئے نہایت مفید ہو گی۔

### سیشمہ

روایت ہذا کی بحث کے سلسلہ میں چند ایک قواعد جو اہل السنّت کے ہاں اصول روایت کی کتابوں میں مندرج ہیں ذہن نشین رہنے پاہیں علماء اہل السنّت چھتیں روایت کے یا ب میں ان پر عمل درآمد کیا کرتے ہیں۔ انسار اللہ تعالیٰ بحث مروجہ فوائد کے خلاف نہ ہو گی۔ اقلاؤں تحقیقات کے دوران راویوں پر جیاں فقد و جرح کی جائی ہے۔ وہاں قاعدہ الجریحہ مقلدہ عکسِ التعییل کے پیش نظر کلام کیا ہے۔ اب اگر جیاں کی کتابوں میں اُس راوی کی توثیق بھی منقول ہو تو اس کی طرف توجہ نہ کی جائے گی۔ البتہ اس قاعدہ کے ساتھ علماء نے قیود ذکر کر دئے ہیں۔ ایک یہ کہ وہ جرح مبہم نہ ہو بلکہ تبعین صفت کے ساتھ اس کی وجہ جرح بھی ذکر کر دی جائے۔ دوسری یہ ہے کہ واقعہ دعا رف فن سے یہ جرح منقول ہو، وغیرہ وغیرہ۔

ثانیاً اس قاعدہ کا لحاظ رکھنا بھی ضروری ہے کہ اہل بدعت کی روایت اس وقت مقبول ہوئی ہے جبکہ اس بعثت کی بدعت کو اس روایت سے تقویت و تائید حاصل نہ ہوئی ہو۔ اگر اس روایت سے راوی کے مسلک کو حمایت و تقویت ہوئی ہو تو اس کی وہ روایت قبول نہ ہو گی۔ چنانچہ اصول حدیث کی کتابوں میں درج ہے کہ:

”قیل یقبل من لد میک داعیہ اُنی باعترف لات مزییین بلعتر قد

یحبله عکل اعترفیت الرؤایا میت دعوییتھ اعلیٰ مالیقتضیہ

مذہبہ“

## ثُمَّ

یہ بات بھی ذہن پر شیئر رہے ہے کہ جو جو المیات شیعہ کی کتابوں میں سے اخذ کئے گئے ہیں یہ صرف تکمیلِ الزام کی خاطر نقل کئے گئے ہیں۔ رادی کے متعلق جرح و قرح اور تضعیف و تتفییق پہلے سُنی رجال کی کتابوں سے نقل کی گئی ہے۔ پھر کئی جگہ شیعہ رجال سے بھی اس شخص کے متعلقہ حالات پیش کر دئے ہیں۔

## دُم

ان تنبیہات کے بعد ہم اب اہل مقصود میں شروع ہوتے ہیں۔ روایت ہذا کے میسر آمدہ اسناد میں سے ایک ایک سند کو لے کر، اس کی بحث مکمل کی جائے گی۔ پہلے اس روایت کا متن یعنی اسناد درج ہو گا۔ پھر اس کا ترجمہ تحریر کیا جائے گا۔ اس کے بعد روایت متن کی بحث (صحیح و سقم کے لفاظ سے) درج ہو گی۔ پھر لعایا تفصیلات حسبِ ضرورت پیش کی جائیں گی۔ عربی عبارت کے متعلق یہ کوشش کی گئی ہے کہ عوام کے فائدے کے لئے ساختہ ساختہ تراجم درج ہوں۔ متن روایت کا ترجمہ چند بار ذکر کرنے کے بعد اس وجہ سے ترک کر دیا کہ عموماً عام روایات کے متن کا ترجمہ قریباً قریباً ایک ہی تھا۔ بار بار اعادہ کرنے کو غیر ضروری سمجھا گیا اور بعض مقامات میں بحث کے اداخیں مضمون کو مکمل کرنے کے لئے تنبیہات لگادی گئی ہیں جو تکمیل مقصود کا کام دیں گی۔ تلک عَتَّقَ حَامِلَتْ۔

## اسناد صحیحۃ امام علی حسین موسی کاظم تعریف

متوفی ۲۰۳ھ

عن الحافظ ابی عساکر عن زاهر السخافی عن (الحافظ البیهقی) عن ابی القاسم المفتر عن ابراهیم بن جعده عن ابی القاسم عبد اللہ بن احمد بن عامر الطافی بالبصرة

قال حَدَّثَنِي أَبِي سَنَةِ مَائِينَ وَسَبْعِينَ جَلَّ سَلَّمَ . قَالَ حَدَّثَنِي عَلَى بْنُ مُوسَى الرَّهْنَاءُ عَلَيْهِ التَّلَامِسُ نَسْنَةِ مَائِينَ وَالْيَمْ وَسَبْعِينَ ۱۹۸ . قَالَ حَدَّثَنِي أَبِي مُوسَى بْنُ جَعْفَرٍ ، قَالَ حَدَّثَنِي أَبِي جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، قَالَ حَدَّثَنِي أَبِي مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ ، قَالَ حَدَّثَنِي أَبِي عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ . قَالَ حَدَّثَنِي أَبِي الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ ، قَالَ حَدَّثَنِي عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ سَلَامُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَتْ حَجَّتُهُ مُجْعَلَةً وَهَنَّاءَكَهْ مُجْعَلَةً . قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَتْ حَجَّتُهُ مُجْعَلَةً وَهَنَّاءَكَهْ مُجْعَلَةً .

وَعَنْهُ أَهْلَجَيْتِي فَانظُرُوا إِلَى كِتَابِ تَخْلُقِي فِي هَذِهِمَا ۖ

روایت کا حاصل یہ ہے کہ حضور پنچی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا :

« اللہ تعالیٰ کی طرف سے مجھے اپنی طرف دعوت دی گئی ہے اور میں نے قبول کر لی ہے اور میں تم میں دو بھاری چیزیں پھیپھوتا ہوں ۔ ایک اُن میں سے دوسرا چیزے پڑی ہے۔ اللہ کی کتب جس کی مثال اس طرح ہے: یہیسے آسان کی جان بے زمین کی طرف ہتھی دراز کی گئی ہو اور یہیں اس عترت اہل بیت ۔ ویکھنا! تم اُن کے حق میں کس طرح یہی جانشینی کرتے ہو یہیں اُن سے کیسے معاملہ کرتے ہو ۔»

ناظران یا تکمیل کی خدمت میں گزارش ہے کہ روایت علمیں کے اسناد میں کرنے کے سلسلہ میں جو مطالعہ جاری تھا اس میں، میں نے کوشش کی ہے کہ جس کتاب میں بھی یہ روایت باسندل گئی ہے اور وہ کتاب اہلسنت کی طرف منسوب کی جاتی ہے اُن کو میں نے نقل کر لیا ہے تاکہ قاعدہ و ضوابط کے ذریعہ اس کے صحبت اور قسم کو معلوم کیا جاسکے۔ اس سلسلہ میں صحیح ضمیم اور ضمیم اللہ عنہ میں بھی یہ روایت ملی ہے اور اسے میں نے بلطفہ معن سند کیش کر دیا ہے۔

یر پیغمبر مجھی واضح رہے کہ اس "صحیحہ علی رضا" میں حصی روایات درج ہیں اُن سب کی ایک سند ہے جو ابتدائے صحیحہ ہذا میں درج ہے۔ اسی سند پر صحیحہ کی صحبت

کا مدار ہے۔ اب ہم فیل میں اکابر علماء رجال و محدثین کی آراء جو اس صحیفہ مقتولہ بلالی پر  
کے حق میں ہم کو میسر ہوئی ہیں، مگر وہنہ میش کرتے ہیں۔ اس کے بعد اس روایت کے قبل  
یا بعد میں قبول کا مسئلہ بڑی آسانی سے حل ہو جاتے گا۔

۱- میزان الاعدال للفتنی جلد دیوم ص ۲۲ میں اس صحیفہ کے راوی کی نسبت لکھا، کہ  
عبدالله بن احمد بن عاصم عن ابیه عن علی الصضا عن ابیه بتلث  
النسخة الموضعة بالاظلة ما ينفك عن وضعه ای وضعه ابیه مقال الحسن  
بن علی التهہی کان امیاله میک بالمحتوى۔

۲- اسی طرح اسان المیزان جلد سوم شمارہ ۱۰۹ و ص ۲۵۳ میں حافظ ابن حجر عسقلانی نے  
یعنیہ مذکور الفاظ کے ساتھ اس کو ذکر کیا ہے۔ ہر دو الرجال کا حامل یہ ہے کہ عبد اللہ  
بن احمد نے ایک شخمر روایت جلی اور صحی امام علی رضا اور ان کے ایسا اجداد کی طرف،  
منسوب، کر رکھا ہے۔ یا تو خود را اس نے اس صحیفہ کو وضن کیا ہے۔ یا اس کے باپ نے  
یہ خدمت انجام دی ہے اور حسن بن علی زہری نے کہا ہے کہ یہ شخص امی معاویہ پسندید  
اوی میں تھا۔ نیز مادر رہے کہ یہ عبد اللہ بن احمد مشہور امام احمد بن حنبل کا بیٹا نہیں ہے۔  
کوئی دوسر ا شخص ہے۔ خیال رہے کہیں خلط شہ ہو جاتے۔

۳- حضرت امام ملا علی قاریؒ نے یہی اپنی کتاب التصیرۃ فی احادیث المرضع  
مطبوعہ مطبع محمدی لاہور ص ۳ میں اس مردی لشکر کے متعلق تصریح فرمادی ہے کہ  
”وَعَبْدُ اللَّهِ بْنُ اَحْمَدَ عَنْ ابِيهِ عَنْ الصِّضَا عَنْ ابِيَّهِ مِرْوَجَةً سُخْرَةً بِالظَّلَّةِ“  
موضعی مذکور میں فیک عن وضعه ای عن وضع ابیه۔

۴- علامہ شوکانیؒ یہی اپنی کتاب ”خانہ المجموع فیت احادیث المرضع“ مطبع  
محمدی لاہور ص ۱۵۰ پر بالوضاحت لکھتے ہیں:  
وَعَنْهَا نَسْخَةٌ مِنْ رِوَايَتِهِ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ اَحْمَدَ عَنْ ابِيهِ عَنْ الصِّضَا عَنْ ابِيَّهِ  
كَلَّتْ اَمْوَالَهُ بِحَمْدَهُ بِالظَّلَّةِ۔

حامل یہ ہے کہ، عبد اللہ بن احمد نے امام علی رضا کے باپ دادا کے نام منسوب کر کے

ایک جملی اور ضمی مسخر نوگوں میں پھیلایا ہوا ہے۔ ان بڑے بڑے علماء کی تصريحات اور  
بيانات، بتلارہ ہے میں کہ یہ صحیفہ علی وضائے نام سے جو مسخر نوگوں میں مشہور ہے وہ علی اللہ  
بْنِ احمد بن عاصم الطانی یا اس کے والد کی کرم فرمائیوں میں سے ہے۔ سند میں نہایت صمد  
اور معتبر مستقویوں کے نام اس لئے تجویز کئے گئے ہیں کہ لوگ بلاچون و چرا اس سند عبارک کو  
ویکھ کر صحیفہ جوڑہ تسلیم کر لیں گے۔ اس تفصیل سے اس صحیفہ کی تمام روایات کا دنبہ اختلاض  
ہو گیا۔ روایت خلقین بھی اس صحیفہ میں موجود ہے اور اسی زمرہ میں شمار ہو گی۔ واللہ عالم۔

**علمی سکیل التشریف** اگر تسلیم کر دیا جائے کہ مسند جبہ بالا روایت معتبر ہے تو بھی  
یہ میں مضر نہیں۔ اولاً اس لئے کہ اس کا مفہوم اپنی جگہ بالکل  
صاف ہے کہ :

قرآن مجید کے نئے ایک رسمی کی مثال دے کر سمجھایا گیا ہے کہ اس کو معتبر طبقی سے  
پکڑا جائے اور اس کے ساتھ تسلیم کیا جائے اور عترت شیعیینی اولاد شریف اور ایوبیت  
ان کے ساتھ ہون کا معاملہ کرنا چاہئے اور ان کی توقیر و تعظیم کا خیال رکھا جائے۔ ان کے  
ساتھ محبت سے پیش آنا، ان کے حقوق کی رعایت کرنا، گویا اس وصیت کی روح ہے  
اس مفہوم و مصروف کے ساتھ اہل سنت کو پورا اتفاق ہے کسی قسم کا کوئی اختلاف نہیں۔  
ثانیاً اس روایت مسند جبہ بالا میں ایسے الفاظ مفقرہ ہیں جن سے وجوب تسلیم  
ثابت ہو اور اہل بیت کی اطاعت لازم قرار دی گئی ہو کہ اگر ان کے ساتھ تسلیم نہ کیا گی  
تو مظلالت اور گمراہی لازم آئے گی۔

پس یہ روایت اگر صحیح بھی ہے تو بھی اہل السنۃ کو مضر نہیں ہے اور دوستوں کو،  
ان کے دعوے کے اشیات کے لئے مفید نہیں ہے۔

## اسداد از طبقات م اب سعد

(ابی عبد اللہ محمد بن سعد بن منیع الہاشمی۔ المتوفی ۲۳۵ھ، مجری)

احبَّنَا هاشِمَ بْنُ القَاسِمِ الْكَافِي حَلَقَنَاهُ لِلْجَنَاحِ طَلَحَةَ عَنِ الْأَعْمَشِ عَنْ عَطِيَّةِ عَنْ ابْنِ

سعینہ الخدیری عن النبي صلی اللہ علیہ وسلم قال افی اویشک اٹ انہی فاجیب و افی  
تارک فیکما النقلین کتاب اللہ وحی و تاریخ کتاب اللہ وحی مکملہ میراث السماوی ایضاً  
و تاریخ اہل بیت و ایضاً الطیف الجیب آخری کتاب میراث فارحی میراث الحوض  
کیفیت خلافی فی فہمہ۔ لہ

حاصل یہ ہے کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ عنقریب مجھے اللہ کی طرف  
سے دعوت اجل پہنچے گی، میں قبل کروں گا اور میں تم میں دو ہماری چیزیں چھوڑ دیا ہوں  
اللہ کی کتاب اور عترت۔ کتاب اللہ کو یا ایک رسمی ہے جو آسمان سے زمین کی طرف رہا  
کی گئی ہے اور عترت میری ایجیت ہے اور طیف و خیر نے مجھے خبر دی ہے کہ یہ دونوں  
ایک دوسرے سے الگ نہیں ہوں گے۔ حتیٰ کہ دونوں میرے باہم حوض پر وارد ہوں گے،  
میرے بعد ان کے حق میں کس طرح معاملہ کر دے گے؟

ذکورہ استاد میں ایک شخص عطیہ نے ہے جو محنت میں مجبور ہے۔

فیل میں اس کی پوری تشریع درج کی جاتی ہے:-

رجال کی کتابوں میں۔ اس عطیہ عوی کے کوائف درج کئے جاتے ہیں۔ پہلے  
ابستت، کی کتب رجال میں سے اس کا حال درج کیا جائے گا۔ اس کے بعد الزام کو  
پائے مکمل تک پہنچانے کے لئے شیعہ رجال میں سے بھی اس کی حالت نقل کی جائے گی۔  
ہم نے آئندہ بھی بہت سے تفاسیتیں بھی طریقہ اختیار کیا ہے کہ سُنی رجال کی کتابوں  
میں سے اس رادی کے حالات ذکر کرنے کے بعد شیعہ رجال سے بھی اس کے کوائف  
پیش کر دتے ہیں۔ اس طریقے سے دستوں پر الامم پوری طرح عائد ہو سکے گا۔

## عطیہ عوی کتب جال میں

۱۔ عطیہ بُن مَعْدِنِ الْعَوْنَفِ الْجَذَرُتُ الْكُوْفَيْنِ الْمُحْسِنِ ..... بخاطر کہیں کائن شیعیاً ہا لیا

یعنی یہ شخص روایت میں کثیر المختار تھا شیعی مسلم کا تھا جس سے روایت یافت تھا، اُس کا نام نہیں ذکر کرتا تھا لے

۱..... عطیت الحرف ضعیف قموضع لایحہ کتب حدیثہ الائمه

جهة التحجب یافت فی الکتب بابی سعید فی حفظ المذہب

یعنی یہ آدمی ضعیف ہے اور اس درجہ کا ضعیف ہے کہ اس کی حدیث کا صنی ناجائز ہے گورنجب کے طور پر نقل کی جاتے اور یہ تدیس کیا کرتا تھا اس طرح کہ درحقیقت محمد بن اسائب الکلبی سے ابوسعید کی کیفیت کے ساتھ روایت کرتا اور لوگ یہ سمجھتے کہ ابوسعید خدری صاحبیؓ سے روایت نقل کر رہا ہے۔ ۳

۲..... مسلم بحاجاج حکم عطیت الحرف فقال هو منعیت الحدیث

تمقال بالغفات عطیتہ کات یافت انکلبی ویسالہ عن التفسیر وکان یکنیہ بابی سعید فی قول قال ابوسعید دکات هشیم فیض قفت حبلہ عطیہ ..... قال الجونجاف مأله، و قال النسافت ضعیف ..... دکات یافتہ ابن علیت مع مشیعہ اهل الکوفہ قال ابن حیان دھنلا ابوسعید قیم و حکمہ فاذاقیل له فی حذفہ بیهذا؟ فیقول حثیف ابوسعید فی توہن اندیزہ بابا سعید الحدیث اس ارادہ الکلبی لایحہ کتب حدیثہ الائمه جمہة التحجب قال ابوالجکت الزبار کات یافتہ فی التبیح ..... کان الماجی لیس بمحجوب و کات یفتہ حلیۃ اعنة الائمه

مطلوب یہ ہے کہ عطیت عونی کے متعلق مسلم بن الحجاج کہتے ہیں کہ شخص حدیث کے باب میں ضعیف ہے۔ مجھے یہ بابت پتھی ہے کہ عطیت عونی محمد بن اسائب کلبی کے پاس آیا کرتا تھا اور اس سے متعلقات تفسیر قرآن دریافت کرتا اور کلبی کی کیفیت اس نے اپنی طرف سے تجویز کر رکھی تھی اور کہتا کہ ابوسعید رؤی کرتا ہے، اور شیعی عطیت کی حدیث کو ضعیف قرار دیتے جو زبانی کہتے ہیں یہ شخص شیعی

کی طرف رعنیت رکھتا تھا اور نسائی نے کہا ہے کہ یہ شخص ضعیف ہے۔ ابن عذر اس کو کو فد کے شیعوں میں شمار کرتے ہیں۔ ابن حبان کہتے ہیں کہ عطیہ سے کوئی دریافت کرتا کہ آپ سے کس نے یہ حدیث بیان کی؟ تو وہ کہہ دیتا مجھ سے ابوسعید نے بیان کی ہے۔ لوگ مکان کرتے کہ یہ اس نے ابوسعید خدری صحابیؓ سے روایت کی ہے حالانکہ وہ، ابوسعید کہہ کر، بلکہ مراد ایسا۔ اس کی حدیث نقل کرنا ناجائز ہے مگر از را تجنب نقل کی جائے۔ ابویکبر بزار اس کو شیعوں میں شمار کرتے ہیں اور ساجی نے کہا ہے کہ یہ شخص جوت نہیں ہے۔ اور علیؓ کو تمام صحابہ پر مقدم جانتا تھا۔ لہ

۲- عطیہ بنت سعد بن العرفی الکوفی تابعی شیعہ ضعیف۔ .... قال سالم بن المرادي  
كانت عطية ميسنتها ..... كاتب مكتبة باي سعيد يقول قال ابوسعید قلت يعني يدهما أنت  
الخليفة ..... قال الاستاذ في رجاءه ضعيف.

حاصل یہ ہے کہ عطیہ عونی کو فی تابعی مشہور ہے۔ ضعیف ہے۔ سالم مرادی کہتے ہیں کہ عطیہ "شیعہ" مسلم رکھتا ہے۔ ابوسعید خدری صحابیؓ کی طرف ہم وہ نہ کہ لئے اس نے اپنے شیخ بلکی کی یہ کوئی تھام کر رکھی تھی۔ نسائی اور ایک جماعت نے اس کو ضعیف قرار دیا ہے۔ لہ

منذکرہ بالا تو ضمادات کے بعد عطیہ عونی صاحب کس درجہ کے بزرگ ہیں؟ محتاج تشریع نہیں۔ اُن کی تعلیمیں کی کہاں اپنے ہم مسلم شیخ محمد بن الاستاذ بلکی کے ذریعہ سے جو چلی رہی وہ عربیاں ہو چکی ہے۔ ایسے شخص کی روایت کسی قیمت پر بھی قبول کے لائق نہیں ہے۔ عونی مذکور کے منہ میں یہ عرض کرتا ہے جانہ ہو گا کہ اس کلش خدا بن الاستاذ بلکی مشہور کتاب ہے اور سبائی کمیٹی کا صرف نمبر ہی نہیں بلکہ اس کا گردیں

کالیڈر ہے لہ اور بلکی کی پوزیشن دوستوں کے ہاں جو کچھ ہے، اُس کے لئے کہاں تکمیلی  
المقال فتحیقۃ احوال الرجال، القسمۃ التادس فی الماجاہیل، باب الحیم کا مطابق  
تکمیل خاطر کے لئے کافی شافی ہے۔

ان اُستاد اور شاگرد بلکی دعویٰ ہر دو کی کرم فرمائیوں میں سے یہ روایت شعلین  
بھی ہے جس کو ہمارے بعض علماء نے یونیجی اعتماد اپنی تصنیفات میں ذکر کر دیا ہے اور  
اے محسن ایک فضائل کا عنوان سمجھ کر اس کے اسناد کی طرف توجہ تیس کی۔ اب ہم دوستوں  
کے لئے اُن کی اپنی کتب رجال سے اس کی تائید نقش کرتے ہیں تاکہ اُن پر ازام مکمل ہو سکے۔

## عظیمہ عویشیہ کتب رجال میں

۱۔ ..... عظیمہ العویشیہ میں اصحاب باقر علیہ السلام۔

رجال ماقعہ فی "عظیمۃ النکفۃ" ان عزیزیت میں اصحاب باقر علیہ السلام ہے  
یعنی عظیمہ عویشیہ کوئی کامام محمد باقر علیہ السلام کے احباب و اصحاب میں شامل ہے اور  
محمد رضا استرآبادی نے اس کو اپنے رجال میں درج کیا ہے۔  
معلوم ہوا کہ عظیمہ عویشیہ کے فریقین کے ہاں مسلم و پیغمبر شیعہ ہیں غلبہ اُن کی روایت متناسع  
فیہ مسائل میں قابل اعتمان اور جوگت سہ ہو گی۔

## ۲- اسناد مصنف ای بکر عبد اللہ بن محمد اُن ای شبیہ "متوفی ۲۲۵ھ"

"حکیت شاعر رب سعید ابو حماد الحنفی عَنْ شَبِيكِ عَنْ الرُّكَّابِينَ عَنْ  
الْقَاسِيِّينَ حَتَّانَ عَنْ زَيْلَبَتْ تَابِتْ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ وَالَّهُ  
رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ تَابِتَ فِي كِهْدَ الْحَكِيقَتَيْنِ فِي يَعْرَابِ كَاتِبِهِ  
عَيْنَتْ أَهْلَ بَيْتِيْ وَأَهْمَانَتْ يَتَفَرَّقُ تَاحَتِيْ يَسِرَّدَ اعْلَى الْحَوْضَ" ۲۶

سے تقریب التہذیب ۲۷، میزان الاحوال ص ۲۷، تہذیب التہذیب ص ۲۷

کے جامع الرؤاۃ ۲۸، جلد اول، بطبع ایران۔ رجال ماقعہ ص ۲۵، جلد دوم کے مصنف مذکور ص ۱۲۱  
جلد ۲۔ قلبی مسنون، باب فضائل ابیتی صلی اللہ علیہ وسلم وَأَعْطَاهُ اللَّهُ، موجود در کتب خانہ پیر جنہاں بندھ

مندرجہ بالا اسناد کی تفہیش و تحقیق کی گئی ہے۔ اس میں ائمہ کے شاگرد و شریک ایسے پائے گئے ہیں کہ ان کی روایت قابل قبول نہیں ہو سکتی۔ فریضیں کے اس امار جاں سُنّتی و شیعہ سے شریک کی جو پوزیشن و تیناب ہوئی ہے اس کو ہم نظر انصاف کی خاطر سامنے رکھ دیتے ہیں، اس سے قبول روایت کا معاملہ خود بخود واضح ہو جائے گا۔

## شریک مذکور سُنّتی رجاء میں

۱۔ قانون الموصوعات میں طاہر الفتنے نے لکھا ہے:

..... شریک بنت عبد اللہ الکعفہ صَعْدَةَ بْنِ حَبْرَیْفَ

سُنّتی بیکھی بی میں نے اک شخص کو ضعیفۃ الحدیث قرار دیا ہے لہ

۲۔ قال ابْنُ سَعْدٍ فِي طَبَقَاتِهِ كَانَ شَرِيكُ كَثِيرَ الْمَدِيْرَاتِ وَكَانَ يَغْلِطُ كَثِيرًا

یعنی ابن سعد کہتے ہیں کہ شریک کثیر الحدیث کے ساتھ کثیر الخطأ بھی تھا لہ

۳۔ قال الدَّجْهَنُ، قال ابْنُ مَبَارِكَ حَدَبِيْثُ شَرِيكٍ لَمِنْ دَشْتِيْ

الْمَخْظُومُضطَرُبُ الْمَدِيْرَاتِ ..... قال ابْو زُرْعَةَ كَانَ كَثِيرَ الْمَبِيْرَاتِ صَاحِبُ وَهُمْ يَغْلِطُ

اَسْلَانًا ..... قال عَبْدُ اللَّهِ ابْنُ اَبِدِيْبِ اَشْرِيكَا كَانَ لَشَيْفِيْعَ

یعنی ذہبی کہتے ہیں کہ ابن مبارک نے کہا ہے شریک کی روایت کوئی شے نہیں

ہے۔ جو زبانی کہتے ہیں کہ شریک کا حفظ خراب تھا اور اس کی حدیث میں اضطراب

تھا۔ ابو زرعہ کہتے ہیں کہ یہ شخص کثیر الحدیث ہونے کے باوجود ذہبی تھا اور کوئی یاد غلط

کرتا تھا۔ عبد اللہ بن ادریس نے کہا ہے کہ شریک تو شیعی یزگ ہے۔ لہ

۴۔ حافظ ابن حجر تہذیب میں کہتے ہیں:

..... قال ابْنُ الْقَطَابِ شَرِيكُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ كَانَ مَشْهُورًا بِالْتَّلَهِيْسِ ..... قال ابْنُ زُرْعَةَ

اَتَهُ مَالِيْلُ عَنِ التَّصْدِيقِ عَلَى الْمَذْهَبِ سَيِّدِ الْمُحْفِظِ، كَثِيرَ الرَّهْمَ، مُضطَرِّبُ الْمَدِيْرَاتِ

قالَ التَّابِعُ كَانَ يُشَبَّهُ بِالْمُتَشَبِّهِ الْمُغْرِبِ -

یعنی ابن قطان کہتے ہیں۔ شریک بن عبد اللہ تدليس کرنے میں اپنے شیش کو بوقت روایت ظاہر تر کرنا، بلکہ اس کی جگہ کسی اور کو ذکر کرنا شہرت رکھتا ہے... ازوی کہتا ہے کہ مدرب میں اخذال سے ہٹ کر غالی ہو گیا تھا، حافظہ خراب رکھتا تھا، کثیر الوم تھا۔ اس کی روایت میں اضطراب نہیں تھا۔ بلکہ اضطراب تھا اور ساجی کہتے ہیں کہ یہ بزرگ تیز قسم کا شیعہ تھا لہ

۵- قالَ تَرْمِذِيٌّ: شَرِيكٌ كَثِيرُ الْغَلْطِ ۖ

۶- قالَ ابْجَاهَانَعَلَى يَقِيرِ مَقَامِ الْمُجْتَهَدِ ۖ

### شریک بن عبد اللہ شیعہ رجال میں

۱- رجال مامقانی تسبیح المقال میں ہے کہ :

«عَنْ كَثِيفِ الْغَلْطِ مَا هُوَ لَعْنٌ فَنَكَنْهُ أَمَمِيَا وَذُلْكَ يُشَبَّهُ بِجَاهَتِهِ»  
یعنی کتاب کشش القراء میں شریک کا امامی ہونا منصوص ہے اور یہ چیز اس کی

تجاریت و شرافت کو ثابت کرتی ہے لہ

۲- «عَنْ الْأَحَادِيبِ فِي فَنَادِيْرِ أَنَاثَارِ الْأَحَادِيبِ» میں شیخ عیاس تھی نے اس کا ذکر ہے چلایا  
ہے آخریں امام جعفر صادقؑ کی ایک دعا اس کے حق میں نطق کی ہے جو اس کے عقلي مخلص میمن  
ہونے کا درخشنده ایشان ہے لہ

### ۳- اساد مُسْدَّدِ اسْحَقِ بْنِ اَهْوَيْهِ

الموافق ۲۳۴، (بِحِوَالِ عَبِيَّاتِ الْأَقْوَارِ ۲۳۸)، جِدْدَ اَوْلَ،  
احمد بن فضل بن محمد باکیش در وسیلة المآل، گفہ: عَنْ عَلِيٍّ بْنِ ابْنِ طَالِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

لہ تہذیب المہذب ۲۳۷ جلد چہارم طبع دکن۔ لہ ترمذی شریعت ۲۳۸ جلد ابوبن جعفر فی الرضوی مترجم و مترجم  
و مثلاقات المعنی ۲۹۶ جلد احتجت شریعت یہ رجال مامقانی ۲۹۷ ج ۲۔ ۲- عَنْ عَلِيٍّ الْأَحَادِيبِ مَرْكَزٌ

وَكَرَّمَ اللَّهُ وَجْهَهُ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَهُ، قَالَ قَدْ تَرَكْتُ فِي كُمْمَاتِ  
أَخْذَنْتَهُ لَنْ تَقْبَلَا كَاتِبُ اللَّهِ وَسَبِيلُهُ يَسِيلٌ وَسَيِّلُهُ يَأْتِي كِيمَدَاهُلُ بَيْتِيِّ، اخْرَجَهُ  
أَعْنَى بْنَ رَاهْوَيْهِ فِي مُسْتَلِهِ مِنْ حَرِيقٍ كَثِيرٍ بَزِيلِيْنْ مُحَمَّدٍ بَزِيلِيْنْ حُمَّرٍ  
بْنَ عَلَى بْنَ طَالِبٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ سَلَكَلَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ.

مندا سخت بن راہبویہ اصل کتاب بالکل فوادرات میں سے ہے۔ یہ اسناد کا بعین  
جتنہ بھی ہم نے عبقات<sup>ل</sup> الاتوار جلد اول ص ۱۲۶ سے نقل کیا ہے۔ مندا تذکرہ کی روایت  
کثیر بن زید رضی کے ذریعہ سے حضرت علیؑ سے روی ہے۔ اب کثیر بن زید کی  
پوری ترین جو علمائے رجال کے ہاں ہے دُہ ذیل میں پیش کی جاتی ہے:

١- قال ابن أبي حاتم في كتاب الجرح والتعديل ..... سُئل يحيى بن معين عن كثيرون في ذلك ليس بذلك القرى ..... فقال ابن زعده هو صدقة فيرينلين ٣

٢- قال الله تعالى في المثيلات ..... قال البرزخ عبارة عن مثيلات ..... قال إنها ضعيف  
..... قال ابن المبارك وليس بمعنى " سه

قال ابو جعفر طیبؑ كثیر بـ نـیـکـهـ مـعـنـیـتـ لـاـخـتـجـ بـ تـقـلـیـهـ .... لـهـ  
۳۔۔ قال الشافی فـنـ کـتـابـ الصـفـعـاءـ وـ المـرـعـکـیـنـ کـثـیرـ بـ نـیـکـهـ مـعـنـیـتـهـ  
هر چهار حوالہ جات کا حاصل یہ یہے کہ ابن معین نے اس شخص کیشون زید کے حق میں کہا  
ہے، محمد بن کریم کے تزوییک قوی نہیں ہے یعنی دفعہ کہا ہے کہ شخص یا بیب حدیث میں کچھ  
بھی نہیں ہے۔ ابو ذر عہد لکھتے ہیں کہ آس میں ضعف پایا جاتا ہے، پعنه نہیں ہے۔

له از میر حامدین کھنڑی شیخی سنه اطروح والقدیل ص ۱۵۷-۲-ق ۲۰۷ میران الا عقد ال حکم ۲۰ جلد ۲۰  
سنه تهذیب المہذیں ص ۱۳۱ جلد ۱۳-م - جمیع کتاب انصفهار والمرتوکین مطیع عموم عمارت مساجد صورتی خارجی

ابن مدینی نے لکھا ہے کہ محدثین کے ہاں یہ قوی نہیں ہے۔ نہانی نے کہا ہے ضعیف  
اور طبری سمجھتے ہیں کہ اس کی نقل قابلِ صحبت نہیں ہے۔

ان پار حوالہ جات میں محدثین نے اس امر کی تصریح کر دی ہے کہ یہ شخص  
یا یہ حدیث میں ضعیف ہے، قوی نہیں ہے اور اس کی منقولات قابلِ صحبت نہیں  
ہیں۔ اگرچہ یہ شخص نے اس کی توثیق کی ہے لیکن وہ لائی توجہ نہیں ہے کیونکہ الجرح مقدمہ  
علیٰ التغایب پس روایت بالا درجہ قبولیت سے ساقط ہو گی۔ اس وضاحت کے بعد  
اپ چاہے اس روایت کو صاحب "دیلۃ الہال" اپنی کتاب میں درج کریں یا کوئی دوسرے  
مصنفوں اس کا ناقل ہو رہا الفتاویٰ کے قابل نہیں ہے۔ نیز واضح رہے کہ جامع صنیف طیبی  
کی شرح فیض القدری میں علامہ عبدالرؤف المنادی نے تحت حدیث لائی کٹوائے  
التبیت اذاعلیۃ اہلہ۔ کثیر بن زید پر جرح ذکر کرتے ہوئے اس کو ضعیف قرار دیا ہے  
لہذا اس کے ضعیف و محروم قرار دینے میں ہم متفق نہیں ہیں۔ پہلے علامہ سعیی اس شخص  
کو ضعیف بتا پکے ہیں۔

م ۵ ۷ جیاتُ الاتوار ۲۱، جلد اول میں لکھا ہے دکھنارواہ الدعایف  
بیہیہ ابوالبیش محمد بن احمد الاصنافی الدوالبی فی الذریسۃ الطاہرہ۔  
یعنی دوالبی نے بھی اس کو اسی سند کے ساتھ ذکر کیا ہے۔ اب دوالبی کی سند کے  
لئے الگ جواب کی حاجت نہیں ہے۔

قوٹ: فیض القدر شرح جامع صنیف ۲۵۷ ج ۶ سے بھی کثیر بن زید کا  
حال قابلِ رجوع ہے دیکھا جائے۔

## اسانید مُسند احمد بن حبیل الشیعیانی۔ مُتوفی ۲۳۱

روایت "العلیین" مسند احمد میں ہماری تلاش کے موافق آٹھ مقامات میں پائی  
گئی۔ ارادہ ہے کہ ہر ایک مقام کی پوری روایت بین سند کاہل پکشیں کر دی جائے  
ہر ایک سند پر اس کی متعلقہ بحث مکمل طور پر حاضر خدمت کر دی جائے۔ ناظرین کرام

ان شاء اللہ تعالیٰ خود فیصلہ فرمائیں گے کہ ایسی مجرورح السنہ اور محل روایات صحیح قابل اعتماد  
بسوکتی میں یا نہیں؟

## روایت اول

حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ حَدَّثَنَا أَبْنُ حَدْحَبَلٍ، حَدَّثَنَا أَسْوَدُ بْنُ عَمِيرَ حَدَّثَنَا اسْرَائِيلُ  
بْنُ يَوْنَسَ حَتَّى عَمَّانَ بْنَ الْمُغَافِرَةِ عَنْ عَلَى بْنِ رَبِيعَةَ قَالَ لَفْتَتُ زَيْلَبَتَ  
أَرْقَمَةَ وَهُرَيْدَةَ أَخْلَى الْمُخَارَقَةِ وَخَارَجَ مِنْ عَنْكَلَ فَقَلَّتْ لَهُ أَسْمَاعُهُ  
مِنْ رَسُولِ اللَّهِ وَصَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقْرَأُ إِلَيْهِ تَارِكَ فَيَكْمَلُ الْقَتْلَيْنَ  
قَالَ فَقَرَأَ - لَهُ

یہ روایت اول اپنے مقہوم میں محل واقع ہوئی ہے۔ اس موقع پر نہ روایت کنندہ  
تے شفیعین کے مقہوم کی تشریع کی ہے تاہم اس جگہ بخی کیم سے وضاحت مذکور ہے  
۔ یہاں صرف اتنا مذکور ہے کہ زید بن ارقم سے دریافت ہوا کہ اپنی تاریکہ فیکمل الشفیعین  
کے خلاف آپنے بخی کیم مصلی اللہ علیہ وسلم سے سُنے ہیں؟ انہوں نے کہا ہاں سُنے ہیں؟  
تو مہتر ہے کہ اس کا ایسا مطلب ہی بیان کیا جائے جو فرشیت کو سلم ہو سئی یہاں  
شفیعین سے مزاد کتاب اللہ و حدیث رسول اللہ اور روایت کامقہوم آیات قرآنی و  
داحادیث بخوی کے بالکل موافق ہے اور سقون علیہ معنی ہے۔ فلپڑا اس روایت کو کسی  
متازع دفیہ مسئلہ میں پیش کرتے کی حاجت بی نہیں ہے۔ دوسری گزارش یہ ہے کہ یہ  
روایت مندرجہ اپنے مقام میں محل واقع ہوئی ہے، مثبت مدعایہ نہیں ہے۔ اثبات بخوی  
کے لئے واضح دلیل کی حاجت ہوئی ہے۔

حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ حَدَّثَنَا أَبْنُ حَدْحَبَلٍ أَبْنُ عَمِيرٍ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ  
بْنُ ابْنِ سَلِيمَانَ حَتَّى عَطَيَةَ الْعَوْقَفَ عَنْ أَبْنِ سَهْلِ الْخَدْرَى

قالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَدْ تَرَكْتُ فِيكُمْ مَا أَخْذَ مِنْهُمْ لَكُمْ  
فَتَنَاهُ بِعَيْنِكُمْ أَعْدَهَا أَكْبَرُهُمُ الْأُخْرَ حَبْلٌ مَمْدُودٌ مِنَ الشَّمَاءِ  
إِلَى الْأَرْضِ وَعَرَفَتْ أَهْلُ بَيْتِي دَانُتْهُمَا نَحْنُ بِقَاتِلِي يَرْجِعُ عَلَى الْحَوْضِ لَهُ

## رواية سوم

حَدَّثَنِي أَبُو حَمْدَةَ أَبُو سَعْدَةَ أَبُو عَلَمٍ، أَخْبَرَنِي أَبُو اسْرَائِيلُ، يَعْرِفُ أَسْمَاعِيلَ  
بْنَ اسْمَاعِيلَ التَّلْمِيذِ عَنْ عَطِيَّةٍ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ، قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا تَرَكْتُ فِيكُمُ الْقَتَلَيْنِ أَعْدَهَا أَكْبَرُهُمُ الْأُخْرَ كَابِدٌ  
حَبْلٌ مَمْدُودٌ مِنَ الشَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ وَعَرَفَتْ أَهْلُ بَيْتِي دَانُتْهُمَا كَثِيرًا  
حَتَّى يَرْجِعَ إِلَيْهِمُ الْحَوْضُ. ۲۶

## رواية همزة

حَدَّثَنِي أَبُو شَعْبَانَ أَبُو حَمْدَةَ أَبُو سَعْدَةَ أَبُو عَلَمٍ حَلْحَةَ عَنْ الْحَقْمَشِ عَنْ عَطِيَّةِ الْعَرْوَفِ  
عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخَدْرِيِّ عَنْ التَّبَّاعِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ إِذَا تَرَكْتُ أَنْ أَذْعُنْ  
لَأَجِيبَ وَإِذَا تَرَكْتَ فِيكُمُ الْقَتَلَيْنِ كَابِدٌ عَرَبَجَلٌ وَعَرَقَ، كَابِدٌ حَبْلٌ مَمْدُودٌ  
مِنَ الشَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ وَعَرَفَتْ أَهْلُ بَيْتِي دَانُتْهُمَا نَحْنُ بِقَاتِلِي يَرْجِعُ إِلَيْهِمَا نَحْنُ  
حَتَّى يَرْجِعَ إِلَيْهِمُ الْحَوْضُ فَانظُرْ فِي بَيْتِ خَلْفِي فِيهِمَا. ۲۶

## رواية همزة

حَدَّثَنِي أَبُو شَعْبَانَ أَبُو حَمْدَةَ أَبُو سَعْدَةَ أَبُو عَلَمٍ يَعْرِفُ أَسْمَاعِيلَ عَنْ سَلِيمَانَ عَنْ عَطِيَّةِ الْعَرْوَفِ  
أَبُو سَعِيدِ الْخَدْرِيِّ مَالِهِ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا تَرَكْتُ فِيكُمُ  
الْقَتَلَيْنِ أَعْدَهَا أَكْبَرُهُمُ الْأُخْرَ كَابِدٌ اللَّهُ عَنْ وَجْهِهِ حَبْلٌ مَمْدُودٌ مِنَ الشَّمَاءِ  
إِلَى الْأَرْضِ وَعَرَفَتْ أَهْلُ بَيْتِي دَانُتْهُمَا نَحْنُ بِقَاتِلِي يَرْجِعُ عَلَى الْحَوْضِ. ۲۶

لَهُ مِنْ أَمْرِهِ ۹۹ حَدِيدِي لَهُ مِنْ أَمْرِهِ ۱۱۷ حَدِيدِي لَهُ مِنْ أَمْرِهِ ۱۱۷ مِنْ أَمْرِهِ ۱۱۷ مِنْ أَمْرِهِ ۱۱۷

روایت نمبر ۲ سے کہ نمبر ۵ تک ان ہر چار اسناد میں عطیہ عوْنیٰ بزرگ جوہہ افزائیں۔ اس حضرت کی متعلقہ تفصیلات طبقات ابن سعد کے اسناد کے تحت درج کردی ہیں۔ ایک دفعہ پھر لاحظ کریں یا میں۔ ایسے ساقط الاعتماد اور مائل عن الاقضاء لوگوں کی روایت توجہ کے لائق نہیں ہو سکتی۔

**تَقْتِيْيَةٌ** عبد الملک نے عطیہ سے اور عطیہ نے ابن سعید سے جو روایات مذکورہ بالا نقل کی ہیں۔ ان کے متعلق امام بخاری نے تاریخ صنیفین امام احمد سے ایک تصریح اور تفصیلی تصریح ذکر کیا ہے۔ اس کو ہم اہل علم کی توجہ کے لئے نظر گھستے ہیں۔

”قالَ أَخْمَدٌ فِي حَدِيثِ عَبْدِ الْمَلَكِ عَنْ عَطِيَّةِ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ قَالَ إِنَّهُ

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَرَكَ فِيْكُمُ التَّقْلِيْدَ — احادیث الکوفیت

هُنْدَهُ مَنَّا كِبِيرٌ۔“

یعنی عطیہ کی ابو سعید سے یہ کوئیوں کی روایات ہیں۔ ان کو منکر روایاتے تعبیر کیا جاتا ہے۔ نظر لوگوں کے خلاف مردی ہیں۔

## روایت ششم

حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ، حَتَّىْ أَخْدَمْتُ حَبْنَلَ، حَدَّثَنَا الْمَسْوِيُّ بْنُ عَامِرٍ شَاشِيَّ بْنَ عَوْنَى  
الرَّكِيْنِ عَوْنَىٰ الْقَاسِمِ بْنِ حَتَّانَ عَنْ زَيْدِ بْنِ ثَابَتٍ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
إِنَّ تَارِكَ فِيْكُمُ الْخَلِيفَيْكُمْ كَتَابَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ حَلَ مَسْدُودٌ ذَمَانِيْتَ التَّائِبَ وَالْأَنْصَارَ  
دَعَتِيْتَ وَأَنْهَمَتِيْتَ يَقْرَئُ تَارِيْخَ مِيرَدَةَ عَلَىَ الْحَرْمَنَ۔“

## روایت هفتم

حَتَّىْ أَخْدَمْتُ شَاشِيَّ بْنَ أَبِي أَحْمَدَ الرَّبِيْزِيِّ شَاشِيَّ بْنَ عَوْنَىٰ الْقَاسِمِ بْنِ

حَتَّانَ عَنْ زَيْدِ بْنِ ثَابَتٍ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

لَهُ تَارِيْخُ صَنِيفِ اِمامِ بخاریٰ ملک اطیب افرا احمدی الہبادلہ مسند احمد ص ۱۸۲ جلد پنجم منہات زید بن حبیب

اَنْ تَأْتِيْكُمْ فِيْكُمْ مُخْلِقَتِيْنَ كَاتِبَ اللَّهِ وَ اَهْلَ بَشَرَتِيْنَ وَ اِنْتَمَاكُمْ تَعْزِيزَ قَاتِلِيْنَ  
عَلَىَ الشَّرْفِ بَجْنِيْعَا۔

ان ہر دو سندوں کے متعلق یہ کجا گزارش کی جاتی ہے کہ ان دونوں میں شرکیں بن عبداللہ  
ہے جس کی مکمل پوزیشن صنفت ابن ابی شیبہ کے اسناد کے تحت پیش کی جا چکی ہے  
کہ یہ شخص ضعیف ہے، مفترض الحدیث ہے۔ کثیر الفلط ہے۔ روایی الحفظ ہے۔ متن  
شیبہ بزرگ ہے اور تیر قسم کا شیعہ ہے۔ ان توصیحات کے بعد اُس کی اس باب میں  
روایت قبول کر لینے کا سوال بھی نہیں پیدا ہوتا۔

## روایت ششم

حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ، حَدَّثَنِي أَبْنُ شَاسْمَعِيلِ بْنِ ابْنِ أَبِي هِيرَمَعَتْ إِلَى حَيَّاتِ الْمُتَعَمِّنِ  
حَدَّثَنِي يَزِيدُ بْنُ سَحَّاتَ الْمَهْرَبِيَّ قَالَ إِنَّطَلَقْتُ أَنَا وَحَصِيفَتُ بْنَ سَلَيْفَ وَعَمْرَقَتِ  
مُسْلِمَ إِلَى نَزِيرَتِ مَدْعَوْرَ قَاتَنَاجَلَسَنَا إِلَيْهِ قَالَ لَهُ الْمُعَصِّينَ لَقَدْ لَعْنَتْ يَارَكِيدَ  
حَيْدَرَكَشِيدَ، رَأَيْتَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَسَعْتَ حَلْبَشَدَ وَ  
عَزَّوَتْ مَعْدَهَ وَهَلَّتْ حَلْفَهَ لَقَدْ رَأَيْتَ يَارَنِيدَ حَيْدَرَكَشِيدَ، حَدَّثَنَا يَارَنِيدَ  
مَا سَمِعْتَ وَرَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ؟ فَقَالَ يَا ابْنَ اَبِي لَقَدْ كَبَرْتَ سَرِّيَ  
وَقَدْ وَعَمَدْتَ وَنَسِيْتَ لَعْنَ الدَّنَى كَنْتَ اَبْنَى مِنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ فَمَا حَلَّتْ كَذَلِكَ فَأَبْلُدُ وَمَا لَأْفَلَـ ثُمَّ قَالَ قَاتَرَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
يَوْمًا حَطَّبَيْنَا فِي نَابِعَاءِ يَنْسِعِ خَنَّا بَيْنَ مَكَّةَ وَالْمَقْبِيَّ فَجَدَ اللَّهُ وَالْمَسِيْحَ عَلَيْهِ وَوَعْدَهُ  
ذَكَرَ ثُمَّ قَالَ اَتَابَعْتَ الْمَلَائِكَةَ اِنَّمَا اَنْتَ بَكْرٌ يَرْشِدُكَ اَنْ يَأْتِيَنِي رَسُولُ رَبِّي  
عَزَّوَجَلَّ فَأَبْجِيَّـ وَإِنِّي تَارِكٌ بِخَلَقِ الْمُكَلِّفِ اَوْلَمْ يَكُونَ كِتَابُ اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ فِيهِ  
الْمُكَلِّفُ وَالْمُرْسَلُ فَخَذْدُ فَإِنَّكَابِ اللَّهِ تَعَالَى وَاسْتَمِكْرُبِـ بَهْ مَعْنَى كَأَعْبِـ  
الْمُكَلِّفُ وَرَغْبَـ قَيْبِـ، قَالَ وَأَهْلَ بَشَرَتِيْنَ اَذْكُرْكَـ كَمُ اللَّهُ فِـ اَهْلَ بَشَرَتِيْـ اَذْكُرْكَـ  
كَمُ اللَّهُ فِـ اَهْلَ بَشَرَتِـ اَذْكُرْكَـ اَذْكُرْكَـ اَذْكُرْكَـ اَذْكُرْكَـ اَذْكُرْكَـ  
لَهُ مَنْ اَحْمَدْ مَنْتَبِـ كِنْزِ الْعَالَمِ ۱۹۰، ۱۹۱، ۱۹۲، ۱۹۳، ۱۹۴، ۱۹۵۔ لَهُ مَنْ اَحْمَدْ مَنْتَبِـ

یہ روایت مند احمد جلد چہارم منادات زید بن ارقم میں مردی ہے  
 تحریک اسی طرح یہی حدیث مسلم شریف جلد ثانی یا فضائل علیؑ میں  
 میں بھی پائی گئی ہے۔ انشا اللہ تعالیٰ ارادہ ہے اس کی تحقیق اور مکمل تشریع مسلم شریف  
 کی روایت کے تحت ثابت کی جائے گی۔ الگ الگ یحیث تحقیص چلاتے کاموئی فائدہ نہیں  
 لہذا ناظرین کرام اس کی متعلقہ تحقیق وہاں ملاحظہ فرماسکیں گے۔ مند کے اعتبار سے یہ روایت  
 ہمہم مجرم وحیس اور مند مفضل ہے۔ صرف ہم اس کے متن کی تشریع عزم کرنا  
 چاہتے ہیں وہ انشا اللہ تعالیٰ مسلم شریف کی روایت کے تحت مفضل درج ہو گئی کچھ  
 انتظار فرمائیں۔

## اساد مُسْدَّد عَبْدِ زَكْرِيَّا مُحَمَّدِيٰ۔ مُتَوَّقٰ ۲۳۳/۲۲۹ مُهْرِی

» حَدَّثَنِی يَحْيَى بْنُ عَبْدِ الْخَمِيدِ ثَمَّ حَدَّثَنَا شَرِيكٌ عَنِ الرَّجَبِينِ عَنِ  
 الْقَاسِمِ بْنِ دِيْكَتَانَ عَنْ زَيْدِ بْنِ ثَابَتٍ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ قَالَ  
 رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّمَا تَأْكِلُ كِبِيْرَةَ مَوَاتٍ تَمَسَّكَتْهُ  
 بِهِ أَنْ قَتَلُوا إِحْكَامَتْهُ وَعَتَقُوكَ أَهْلَ مَيْتَتِي وَإِنَّمَّا تَيْفَرُّهَا  
 حَتَّى يَرِدَّ إِلَيْكَ الْحَرَقَةَ «۔ لہ

اس اسناد میں دو بزرگ ایسے ہیں جن کی پوزیشن قابل شنید ہے۔ ایک یحیی بن  
 بن عبد الحمید۔ دوسرا اس کا شیخ شریک بن عبد اللہ ہے۔ پھر ان دونوں میں سے،  
 شریک صاحب کا حال تفصیلاً اس سے قبل ابن ابی شیبہ کے اسناد میں لکھا جا چکا ہے۔  
 مکار کی حاجت نہیں۔ البتہ یحیی بن عبد الحمید کا قابل ذکر حال ذیل میں درج کیا جاتا ہے  
 مصنف طبائع خود انصافات فرماسکیں گے کہ ان لوگوں کی روایت درجہ قبول حاصل  
 کر سکتی ہے یا نہیں؟

# یحییٰ بن عبید الحمید اہل سنت کتب رجال میں

۱- یحییٰ بن عبید الحمید الحنفی کروف روی عن شریاب ..... اما احمد  
 فقان کات نکنیت چھاراً و قال نسائی ضعیف ..... قال محمد بن عبد اللہ  
 ابن الحنفی کتاب ..... قال ابی عذریت احادیث احادیث مذاکر ..... اتہ  
 شیعی لغیف ..... قال زیاد ابی القوب سمعت یحییٰ ابن الحنفی قولاً کات  
 معاویہ علی غیر ملت الاسلام ..... قال زیاد کتاب عذری .....  
 حاصل یہ ہے کہ یحییٰ بن حنفی مذکور کے متلقن امام احمد کہتے ہیں کہ شخص علی لاعران  
 جھوٹ کہتا تھا۔ نسائی نے اس کو منعیف قرار دیا ہے۔ محمد بن عبد اللہ نے اس کو بڑا  
 دروغ کو کہا ہے۔ ابی عذری اس شخص کی روایات کو منکر روایات شمار کرتا ہے اور  
 یہ شخص سخت لغیف رکھنے والا شیعہ ہے۔ زیاد بن ایوب کہتا ہے کہ میں نے اس شخص کو  
 یہ کہتے ہوئے سنا ہے کہ معاویہ ملت اسلام پر قائم نہیں تھا، مگر اس خدا کے دشمن نے  
 جھوٹ کہا ہے۔ ل

۲- یحییٰ بن عبید الحمید ..... ماذ لذ الغرفة اتہ یتیر الاحادیث .....  
 قال نائ عبد ..... قال ابی نعیم الحنفی کتاب ..... قال محمد بن عبد الرحیم  
 البزار کہا اذ اقعدنا ای الحنفی تکیت لامنه البلاکی ..... قال ابو الشیخ  
 الامنفہ المفت عنت زیاد بیت الطوسي، سمعت یحییٰ بن عبد الحمید  
 یقولاً کات معاویہ علی غیر ملت الاسلام ..... قال کتاب عذری .....  
 ..... قال الزہلی ما شرح الردایۃ تعلیم، و قال الشافعی ضعیف۔

مطلوب یہ ہے کہ یحییٰ بن حنفی مذکور کو ہمیشہ سے ہم پہچانتے ہیں کہ یہ روایات چرا تا  
 ہے۔ ابین فیرنے کہا ہے کہ حنفی کتاب ہے، محمد بن عبد الرحیم بزار کہتے ہیں کہ جب ہم  
 حنفی مذکور کے ہاں جا کر بیٹھتے تو ہم اس شخص سے بلا یاد مصائب کھلتے اور واضح

ہوتے اور یہ حادی امیر معاویہؑ کو علتِ اسلامی پر نہیں سمجھتا تھا۔ مگر یہ اللہ کا دشمن جھوٹ کہتا ہے اور ذہنی نے کہتا ہے کہ میں اس شخص سے روایت نقل کرنے کو حلال نہیں سمجھتا۔ نسائی نے اس کو ضعیف قرار دیا ہے۔ لہ

## میمی بن عبد الحمید شیعہ رجال میں

یحییٰ بنت عبد الحمید الحنفیۃ ..... لہ کاتب عنہ محدث جب الریب بن یحییٰ  
(است) (بیش)

۲۔ قال ابو عمر و کشی ..... قال یحییٰ بنت عبد الحمید الحنفیۃ فت کاتبہ المؤلف

فی اثبات امامت امیر المؤمنین علیہ السلام التلامیخ

یعنی حادی مذکور نے علی علیہ السلام کی امامت کے اثبات میں

ایک کتاب تالیف کی ہے۔ ابو عمر و کشی نے بھی اس کی تصریح کی ہے لہ

۳۔ اسی طرح مختص المقال فی تحقیق احوال الرجال۔ قسم خاص، باب الیام میں اس بزرگ کو غیر معلوم رواہ میں شامل کیا گیا ہے۔ نیز ساتھ ہی مختصر اشارات کے ذریعہ اس کو رجال بخاشی اور نہست شیع طوی میں مندرج دکھایا گیا ہے۔

## اسناد روایت میں از سعد بن دارمی

ابکھر عبد اللہ بنت عبد الرحمن التمہمی۔ متوقی ۲۵۵ھ  
محمد دارمی کا پورا نام اس طرح ہے۔ عبد اللہ بن عبد الرحمن بن الصفل المتمیی الدارمی  
المرقدی (المتمیی) ۲۵۵ھ، اُن کا اساد مکمل مندرجہ ذیل ہے:

حَدَّثَنَا جعْفَرُ بْنُ عَوْنَى حَدَّثَنَا الْمُجَاهِدُ عَنْ مِنْدِبِتْ حَيَاتِ عَنْ زَيْدِ

بْنِ ارْقَمِ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا مَا خَطَبَ بِأَخْرَجَ اللَّهَ

وَأَشْعَرَ عَلَيْهِ ثَعْقَالَ يَا إِنَّهَا النَّاسُ إِنَّمَا يَأْتُونَ بِرِيشَكَ أَتَ يَأْتُنَّ بِرَسُولِ

ریف فاجیہہ دایق تاریخ فیکم الثقلین اول قماعا کتاب اللہ فیہ المُهُدُدِی و التور فتمت کوا  
بکاپ اللہ و خذندا بہ وحث علیہ در غب فیہ شرقال داہل بیتی اذکر کے اللہ فی  
اہل بیتی ثلث مراتب۔ ۱۶

واضح رہے کہ دارمی شریف کا اسناد روایت پڑا بالکل صحیح مفضل ہے اور  
زید بن ارقم کی یہ روایت وہی ہے جو سلم شریف باب فضائل علی ہمیں زید بن ارقم سے  
مردی ہے۔ صرف قدر سے اجلال و تفضیل کا فرق ہے اس کے متعلق جتنا قدر کلام  
ہم عرض کرنا چاہتے ہیں وہ مسلم کی روایت کے تحت ایک فحہی ذکر کیا جائیگا۔ ناظرین کرام،  
دارمی کی روایت پڑا کی متعلقہ بحث کو سلم کی روایت کے تحت ہی مفضل ملاحظہ فرمائیں۔

## اسناد از نوادرالاصول حکیم ترمذی متوقی ۲۵۵

قبل از اس کہ کتاب مذکور سے اسناد بعث کامل مقل کیا جائے ایک چیز قابل وضاحت  
ہے۔ روایت تعلیم کی تلاش کے سلسلہ میں ایک کتاب "ینابیع المودہ" (تالیف شیخ  
سیستانی شیخ ابراہیم بنی قدوزی) دستیاب ہوئی ہے۔ "مکتبہ الفرقان" بیرون دشام،  
کی شائع شدہ ہے۔ اس وقت یہ عرض کرنا ہے کہ ینابیع المودہ کے ذریعہ ہم کو  
نوادرالاصول حکیم ترمذی کا اسناد جو کچھ میسر ہوا ہے، وہ ہم ینابیع سے نقل کر کے ذریعہ  
لانا چاہتے ہیں۔ یہ کتاب "ینابیع المودہ" خاص کر شیعوں کے مذاق کے موافق تائیف  
کی گئی ہے اور نام تراہی مسلمک کی تائید کے لئے روایات طلب دیاں جس کی گئی ہیں  
اس سے کتاب کا نال خود ظاہر ہے۔ بہر حال روایت کا اسناد بلفظ درج ذیل ہے۔

## اسناد روایت اول

ذی فی نوادرالاصول حد ثنا ابی قائل حکم شا زین بنت الحبیب قائل حدیثنا محرر محدث بیوی  
خریبود المکی عنت ابی الطفیل غامرین دا شیلة عن حنفیۃ بنت اسہدیۃ الغفاریۃ وضی

الله عنہ قال تَمَاصَتْ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ حَجَّةَ الْوَدْعِ فَقَالَ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّمَّتْ أَنْبَاءَ فِي الْطَّبِيعَةِ الْخَيْرَ أَنَّهُ لَعِيْرَتْ بَنْجَ الْحَمِّىْلَ نَصَفَ حَمَّ الْشَّبَّى  
الَّذِي يَلِيهِ مِنْ قِبَلِ وَأَنْتَ أَنْتَ أَنْتَ أَنْتَ يَوْمَ شَكَّىْلَ أَنَّهُ لَعِيْرَتْ فَأَجَبَ وَأَنْتَ فَرَجَلَكُمْ عَلَى الْحَوْنَ  
وَأَنْتَ سَائِلُكُمْ جِيْنَ تَرَدَّنَ عَنْتَ سَعَنَ الْقَلِيلَنَّ الْفَلَوْرَ وَاسْكِنَتْ تَخَلَّفَنَّ فِيْنَهَا الْقَلَلَ  
الْأَكَبَرَ كَابَ اللَّهُ عَنْ رَجَلَ سَبَبَ طَرَقَهِ يَسِيرَ اللَّهُ تَعَالَى وَطَرَقَ بَابَنَكُمْ فَاسْتَمْكَنَ  
بِهِ وَلَا تَنْبَلَّا وَلَا تَبْدَلَوَا وَالْقَلَ الْأَعْنَعَرَ وَعَتَبَ اهَلَ بَسِيْتَيْ قَلَى قَدْ تَبَلَّلَ الْلَّطِيفَ  
الْخَيْرَ اتَّهَمَالَ يَكْتَرَقَاحَىْ يَرَدَ اعْلَى الْحَوْنَ - لَهُ

لَوْا وَرَالْأَصْوَلَ كَيْ مَذَكُورَهُ مَغْوَلَهُ رَوَايَتَ كَيْ رُوَاةَ كُوَاْسَهُ رَجَالَ سُقَيْ وَشِيمَهُ مِنْ  
دِيْجَنَهُ سَجَّا شَأْنَاتْ مِيْنَ حَاصِلَهُ بِهِمْ أَنْبَيْنَ بِلَكُمْ وَكَاسْتَ قَارِيْنَ كَرَامَهُ كَيْ خَدَمَتْ  
مِنْ حَاضِرَ كَرَتَهُ مِنْ - فَاغْتَبَرَهُ يَا اَنْجَلَ اَهَبَصَارَ -

أَسْتَادَ مَذَكُورَهُ مِنْ زَيْدَنَ الْحَسَنِ اوْرَاسَ كَاشِنَ مَعْرُوفَ بْنَ خَرْبُودَ مَكَىْهُ مِنْ -  
انَّ أَسْتَادَ شَگَرَ دَوْقَوَنَ كَيْ كَرَمَ فَرَمَائِوَنَ سَيْهَ رَوَايَتَ بِهِ مَسْنُونَ اَحْسَانَ ہے -

## زَيْدَ بْنُ اَنْسٍ اَنْطَلِي سُقَيْ رَجَالَ مِنْ

۱- زَيْدُ بْنُ الْحَسَنِ الْقَنْبَشَىْ، اِلَى الْحَسَنِ الْكَنْبَشَىْ صَاحِبِ الْاِنْعَاطِ  
صَنِيعِهِ مِنْ النَّامِسَةِ -

۲- زَيْدُ بْنُ الْحَسَنِ صَاحِبِ الْاِنْعَاطِ ..... قَالَ اِلْرَجَاهِيْمُنْكَرُ الْحَدِيْثِ -

۳- قَالَ اِلْرَجَاهِيْمُنْكَرُ فَرِجَعَ بَعْدَ اَدَدَ - مُنْكَرُ الْخَبَيْثِ رَوَى اللَّهُ تَعَالَى  
حَدِيْثَيَا وَاجِدَا ..... رَوَى عَنْ جَعْفَرِ بْنِ حَمَدِيْنَ عَلِيِّ بْنِ الْحَسَنِ وَ  
مَعْرُوفَ بْنِ خَرْبُودَ الْمَكَىِيْ -

حَوَالِيَاتِ ہر سہ کا خلاصہ یہ ہے کہ زَيْدَ بْنُ اَنْسَنَ صَاحِبِ الْاِنْعَاطِ کے اقربے مشہور ہے  
اور ضعیف ہے۔ طبقاتِ رَجَالِ مِنْ اَنْطَلِي بِلَقَىْ مِنْ اَسْ کا شمار ہے۔ اَبُو حَاتَمَ کَتَبَتْ مِنْ

کہ یہ شخص کوئی ہے۔ بعد ادھیں بھی آیا ہے۔ لفہ و معتبر لوگوں کے خلاف روایتیں چلاتے ہیں امام ترمذی نے اس کی صرف ایک حدیث روایت کی ہے اور یہ امام جعفر صادقؑ سے اور معروف بن خربوذؑ مکی سے روایت کرتا تھا۔ لہ

## زید بن الحنفی امام اٹھی شیعہ رجال میں

۱۔ رجال تفسیری میں ہے:

زید بْنُ الْحَنْفَتِ الْأَنْتَعَاطِيَّ ت

۲۔ زید بْنُ الْحَنْفَتِ اسند عنہ ت

۳۔ زید بْنُ الْحَنْفَتِ اسند عنہ ت

۴۔ مامقانی میں ہے: وَظَاهِرُكُنْهُ امامِيَّا.....

ہر چیز احوالہ جات کا حاصل یہ ہے کہ زید بن حنفی مذکور مسند عنہ ہے یعنی اس سے روایتیں روایات لی جاتی ہیں اور امام جعفر صادقؑ کے اصحاب میں شمار کیا گیا ہے اور مامقانی مزید اضافہ کرتے ہیں کہ اس کا "امامی المذہب" ہوتا ظاہر ہے۔ جو بزرگ ہمارے رجال میں صنیف ہوں، مثلاً الحدیث ہوں، لفہ رادیوں کے خلاف روایات فراہم کر کے قوم میں ترویج کرتا اُن کا شیوه ہو اور شیعہ رجال میں مروی عنہ ہوں۔ اُن سے روایت لی جاتی ہو، ائمۃ کے شخصی اصحاب میں شمار ہوتے ہوں مخصوص مسلک رکھتے ہوں، ایسے لوگوں کی روایت چشم پوشی کرتے ہوئے کیکے قبول کر لی جائیں۔ اس کے بعد اس کے استاذ معروف سمجھی کا ذکر خیر سنتے ہیں۔

یاد رہے کہ معروف کے والد کو خربوذؑ سے بھی درج کرتے ہیں اور صرف بودھے امداد ارج و مکیحا جاتا ہے یعنی بعض دفعہ تخفیف کے طور پر خربوذؑ کو بودھے ذکر کر دیتے ہیں۔ فائدہ فائدہ فائدہ

# مَعْرُوفُ بْنُ خَرْبُوذُ الْمَكِّيُّ رَجُالٌ مِّنْ

۱- مَعْرُوفُ بْنُ خَرْبُوذُ الْمَكِّيُّ مَوْلَى أَلِ عَمَّانَ رَوَى عَنْ أَبِي الطَّفِيلِ  
عَامِرٍ بْنَ وَاثِلَةَ ..... قَالَ أَبْنُ خَشِيمَةَ عَنْ أَبْنِ مُعِينٍ ضَعِيفٌ . لَهُ  
..... رَبِيعًا وَهُمَّ دَكَانٌ أَخْبَارِيًّا ۔

۲- مَعْرُوفُ بْنُ خَرْبُوذُ الْمَكِّيُّ عَنْ أَبِي الطَّفِيلِ صَدُوقٌ شَيْعِيٌّ ... ضَعِيفَةَ  
يَخِيَّيْ بْنَ مُعِينٍ قَالَ أَحَدُكُمْ مَا أَدْرِي كَيْفَ حَدَّيْشَةَ ۔ لَهُ  
سُلَيْلُ بْنُ مُعِينٍ عَنْ مَعْرُوفِ بْنِ خَرْبُوذِ الْمَكِّيِّ الْمَكِّيِّ رَوَى عَنْهُ  
دَكْيِيْعَةَ فَقَالَ ضَعِيفٌ ۔

ہر چار حوالہ جات کا مطلب یہ ہے کہ یہ معروف کی جو ابو الطفیل سے روایت  
کیا کرتا تھا، ابک میں اس کو ضعیف قرار دیتے ہیں۔ بسا اوقات روایت میں اس کی  
دہم ہوتا تھا اور ”اخیاری فرقہ“ سے تعلق رکھتا تھا۔ بعض کہتے ہیں کہ صدقوق تو ہے  
لیکن شیخید ہے۔ امام احمد اس کے حق میں فرماتے ہیں، میں نہیں جانتا کہ اس کی حدش  
کس قسم کی ہے؟ یعنی سے سوال ہوا کہ یہ کیسا ادی ہے؟ انہوں نے کہا یہ ضعیف ہے،

# مَعْرُوفُ بْنُ خَرْبُوذُ الْمَكِّيُّ شَيْعِهُ رَجُالٌ مِّنْ

مَعْرُوفُ بْنُ خَرْبُوذُ الْمَكِّيُّ الْمَقْبِرِيُّ الْكُوفِيُّ ..... قَالَ الْكَشِيْعِيُّ اَنْفَاصًا  
فِي مَوْضِعِ اُخْرَائِهِ مِنْتَ اجْمَعَتِ الْعَصَابَةُ عَلَى تَصْنِيْعِهِ مِنْ  
أَخْبَابِ أَبِي جَعْفَرَ وَالْأَبْيَانِ عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِمَا السَّلَامُ وَالْفَتَادُوا الْمَهْمَعُ  
بِالْفِقْهِ فَقَالُوا إِنَّهُ أَفْقَهُ الْأَقْلَمَيْنَ ۔

مطلوب یہ ہے کہ شیخ کشی نے کہا ہے کہ معروف بن خربوذ کی کوفی کا شمار ایسے

لوگوں میں ہے جن کے اصحاب امام باقر و امام جعفر صادق میں سے ہونے پر ایک جماعت نے اتفاق کیا ہے اور فقیہ مسائی پر جن کے لوگ پریور دکار ہوتے ہیں اور اولین فقیہ کے شیعہ میں یہ بہت بڑے فقیہ ہیں۔ ۷

۲۔ **فِ الْمُنْتَهَىِ الْمَقَالِ..... وَفِي الْوَجِيزَةِ ثُقَّةٌ**۔ یعنی صاحب المہنی المقال نے ابو جیزہ کے حوالہ سے ذکر کیا ہے کہ یہ شخص معروف مکی ثقہ و معترہ ہے ۷  
۳، ۴، ۵۔ **مَعْرُوفٌ ثُبُّتُ بْنُ خَرْبَرْدَةَ..... قَالَ الْكَثِيرُ أَنَّهُ مِنْ أَجْمَعَتِ الْعَصَابَةِ**  
**عَلَى الْقَدْبِ يَقْتَمِهُ مِنْ أَصْحَابِ الْجَمْعَرَةِ إِلَيْهِ عَبْدُ اللَّهِ عَلَيْهِمَا السَّلَامُ**  
**وَالْقَادِ وَالْهُمَّ بِالْفِقْهِ تَعَالَى إِنَّهُ أَفْقَهُ الْأَهْلَ وَلِمَنْ وَفِي الْوَجِيزَةِ وَالْبَلْعَةِ**  
**أَنَّهُ ثُقَّةٌ أَجْمَعَتِ الْعَصَابَةُ عَلَى تَصْحِيحِ مَا يَقْتَمِهُ عَنْهُ**۔

یعنی جامع الرواۃ میں وہی اس کی صفات درج ہیں جو رجال تفسیری میں مذکور ہیں یعنی اصحاب باقر و صادق علیہ السلام سے ہے اور فقیہ مسائی میں لوگوں کے لئے پیش رکھے اور اولین فقیہ کے شیعہ سے ہے۔ مامعائی کہتے ہیں کہ یہ معترہ شخص بے جو کچھ بھی اس سے صحیح منتقل ہوا ہے اس کی صحیح پر جماعت نے اتفاق کیا ہے تھے اور صاحب جامع الرواۃ نے مزید ایک یہ چیز بھی ذکر کی ہے کہ اصول کافی شریف اور کتاب میث لایخضرة الفقیہ کی روایات کو یہ شخص بوسطہ ابو اطہیل (عامر بن دالله علی المرتفع) سے روایت کیا کرتا ہے۔ ۷

۵۔ **تَحْقِيقُ الْأَحْبَابِ مِنْ بَشِّرٍ شَيْخُ عَبَّاسٍ قَتَّى نَسَے اس بَرْزَكَ كَيْ تَوْثِيقَ درج کی ہے**  
لکھتے ہیں کہ:

”**شیخ کشی روایات در درج و قدر اور دکرہ ملکن آں روایات ضعیف است و معروف بطلی سجدہ معروف است۔**“ ۷

مُلْكُمُ الْمَعَالِ فِي تَحْقِيقِ أَحْدَالِ الرِّجَالِ، الْعَتَمَةُ لَادِلُ فِي النَّسَاءِ،  
مِنْ أَكْيَ تَوْثِيقِ إِنَّ الْفَاطِرَ كَيْ لَمْ يَجْعَلْ كَيْ  
”هُوَ أَقْرَبُ مِنَ الْمُتَوَلِبِ بَعْدَ فَاتَّا لِجَمَاعَةِ“

یعنی معروف ممکن کی تو شیق کرنا زیادہ صحیح اور درست ہے۔  
تمام قلیل و تعالیٰ کا ماحصل یہ ہو کہ معروف صاحب و مستول کے ہاں بڑے محیر  
راوی ہیں اور ان کی صحابی ار بیہ کے راوی ہیں اور بڑے عابد زاہد ہیں بڑے بڑے  
فہیا۔ میں ان کا شمار ہوتا ہے اور جمارے ہاں جوان کی پوزیشن ہے وہ اور درج  
ہو چکی ہے۔ ایسے مہربانوں کی پچھوں قسم روایت از روئے قواعد اہل سنت اخذ نہیں  
کی جاسکتی۔

## روایت دوم از نوادرالاصلوں

یہ روایت جابر بن عبد اللہؓ سے مردی ہے اور بخیر استاد کے بالفاطر ذیل درج ہے  
عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَوَى رَجُلٌ أَنَّ رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي حَجَّتِهِ يَدْعُ عَرْقَةَ وَهُنَّ عَلَيْهِ نَاقَةٌ الْعَصَمَةُ يَحْتَطِبُ  
فَتَبَعَّتْهُ يَقْتُلُ أَيْمَانَ النَّاتِمَ قَدْ تَرَكَتْ فِيمَكَمَتْ أَخْذَتْ تِبَّهَ أَنَّ  
تَضَلُّ أَكْتَابَ اللَّهِ وَجَهْرَقَ، أَهْلَكَ بَيْتَنِي۔

نوادر الاصول کی اس دوسری روایت کا اسناد کمیں سے باوجود تلاش کے میسر نہیں ہوا  
المیت پہلا راوی جو صحابی ہے وہی ذکر کر دیا ہے، باقی یونچ کی پوری سند صاحب ہے۔  
سک ٹاپ ہے۔ ہمارا خیال ہے کہ جابر بن عبد اللہؓ کی روایت یعنیہ ابھی الفاظ کے  
ساتھ جامع ترمذی میں موجود ہے جو مشہور حدیث امام ابو عیینی ترمذی کی تصنیف ہے۔ یہ  
دہی روایت ہے اور اس جامع ترمذی کی روایت پر علیقریب تعلق بحث آرہی ہے۔

انشہ اللہ تعالیٰ تھوڑی سی استھان فرمائیں تکیہ خاطر ہو جائے گی۔

صاحب توارد الامول کی روایات اور تصانیف کے حی تیں ایک ضروری تحقیق شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی نے بُستان المحدثین "میں ثبت فرمائی ہے۔ ناظرین کرام کی معلومات میں ضا فہ کی خاطر ہم مناسب خالی کرتے ہیں کہ آخر بحث میں وہ بھی مندرج ہو یا نہ یا یاد داشت کہ در تصانیف ایشان ایوب عبد اللہ محمد بن علی بن ایشان بن بشر بن المؤذن الملقب بـ حکیم ترمذی احادیث غیر صحیہ و موضوعات میاں مندرج است و سبب ایسی حادثہ راخود ایشان بیان کر دے اند۔ وظیقات شراوی ذکور است کہ ایشان میں لفظت کو من بھی چکا تفکر و تدبیر و تالیف پیش از کارتصیف نہ کر دے ام و نہ غرض من آنست کہ کسی ایں مولفات را میں ثبت کند بلکہ چوں مراقب ہیں وقت میں شد تسلی و آلام پر تصییف میں خیم و ہر صورت میں بھاطر میں رسیدی نوشتم پس معلوم شد کہ اکثر مصنفات ایشان از قبل مسودات است محتاج ہے نظر ثانی و تہذیب و تفییض و حذف و اصلاح ماندہ" ۱۷

ترجمہ: یعنی معلوم ہونا چاہئے کہ حکیم ترمذی کی تصییفات میں بہت سی غیر صحیہ و موضوع اجھی، روایتیں مندرج ہو چکی ہیں۔ اس چیز کی وجہ خود ان سے طبقات شراوی میں ذکر کی گئی ہے، اس طرح کہ حکیم ترمذی کہتے تھے، میں نے تصییف و تالیف کے کام میں اسے قبل کبھی تدبیر و تفکر نہیں کیا اور تھے ہی میری خاہش طبع ہے کہ میری تالیفات میری طافر مسیب کی چاہیں۔ بلکہ جب کبھی بھی قبض کا عارضہ اہل تصوف کی اصطلاح کے موافق قبض و حادثی مراد ہے پیش آتا تو تسلی و سکون کی خاطر تصییف و تالیف کی راہ اختیار کر لیتا اور جو کچھ قلب پر وار دات گزرتے ان کو جنپڑ تحریر میں لامابتا بیریں معلوم ہوتا ہے کہ ان کی اکثر تصییفات مسودات کے درجہ ہی میں رہ گئی ہیں جو نظر ثانی کی محتاج ہیں۔ ان کی تہذیب و تفییض، حذف و اصلاح نہیں ہو سکی۔

حضرت شاہ صاحبؒ کے تبصرہ کے بعد توارد الامول کا درجہ اعتماد تو واضح ہو چکا ہے خصوصاً

بکھر خاک کسی عقیدہ اسلامی کے اثبات کے لئے اس قبیر کی روایات اخذ کی جا دی جوں تو اور احتیاط کی ضرورت ہے، اور صحت و سقم کا خیال کرنا ازیں ضروری ہے۔

## نواور الاصول کی بحث کا ضمیمہ

مشہور قول ہے کہ جو تینہ یا بندہ ہوتا ہے۔ نواور الاصول حکیم ترمذی کی شانی رواۃ جو حابیر بن عبد اللہ سے مروی ہے جس کی سند کے حدیم حصول کا ہم اپنی جگہ افسوس کر رہے تھے۔ اتفاقاً کتاب نیایع المودۃ جز شالش کامطالعہ کرتے ہوئے مذکورہ روایت سکل سند کے ساتھ میسر ہو گئی۔ اس وقت بے حد سترت ہوئی کمکن الفاظ اسناد جو نیایع المودۃ میں پائے گئے ہیں، اس طرح ہیں:

وَفِي نَوَادِ الْأَصْوَلِ حَدَّثَنَا نَصْرُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الرَّشَّابِ قَالَ حَدَّثَنَا زَيْدُ  
بْنُ الْحَكَمِ الْأَنْدَاعِيُّ عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَابِرِ<sup>رض</sup> بْنِ عَبْدِ اللَّهِ  
رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ قَالَ سَوْلَةُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي حِجَّةِ الْيَمِينِ  
دُعِرَعَتْ لِنَافَةِ الْقَصْرِ يَخْطُبُ فَجَمَعَهُ دِيْقَلُ<sup>ر</sup> يَا ايُّهَا النَّاسُ إِنِّي قَدْ  
تَرَكْتُ فِيمَا تَرَكْتُ إِنْ تَعْنِلَا كَاتِبَ اللَّهِ وَعَرَقْتُ أَهْلَ بَيْتِي لِمَ  
أَوْلَا نَاظِرِينَ كَرَامِ پَرِيهِ وَاضْعَفْتُ هُوكَ<sup>ر</sup>  
بِرَقَامِ سَدِ دِبِی<sup>ر</sup> ہے جو ترمذی  
شریف میں روایت تلقین کے تحت عقیریب آہی ہے۔ صحت و سقم کے اعتبار سے زید بن الحسن امامی کی وجہ سے یہ قام معاملہ خراب ہو رہا ہے۔ اس کی تفضیل ہم بھی ہی اسی نواور الاصول کی پہلی سند میں پوری تشریح کے ساتھ درج کر کچے ہیں، اعادہ کی حاجت نہیں۔

شانیاً یہ کہ نیایع المودۃ کی توضیحات سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ کتاب نواور الاصول حکیم ترمذی کی روایات مقام اعتماد میں جس درجہ کی بھی ہیں۔ اصل منہج میں پورے استاد نام کے ساتھ مدون تھیں لگر کرتا ہے طبع کرنے والے لوگوں نے وقت طبع اکثر و بیشتر اس نام قطبی درج

گردئے ہیں تاکہ حمپ کتاب کم رہے پہلی نہ جلتے۔ صاحبِ نیایت کے ہاں وہ اہل فتح قمی  
فوادر الاصول حفظ ہے جس میں وہ بعض اسانید پورے نقل کر دیتے ہیں۔ وَاللَّهُ أَعْلَم  
بِحَقْيَةِ الْحَالِ۔

## اسناد صحیح مسلم شریف

از مسلم مِنْ الْجَاجِ الْقَشِیرِی (متوفی ۲۶۱ھ)

روایتِ ناطقین کے جتنے اسانید سبم جمع کر کے میدانِ تحقیق میں پیش کرو رہے ہیں۔  
اُن میں سب سے زیادہ صحیح اور متصل اسناد مسلم کا ہے اور مسند احمد کی روایات میں سے  
پیشتم روایت کا اور دارمی کا اسناد بھی بالکل صحیح و مصل ہے اور یہ تمیزوں متوں وسائل  
متن واحد ہیں۔ مسند احمد کا روایت اور مسلم کی روایت میں تو لفظاً بھی کوئی خاص تفاوت ہی  
نہیں شاید کسی ایک حرف کا فرق آجائے البتہ دارمی کی روایت لفظاً مختصر ہے لیکن معنی  
اس میں بھی کوئی فرق نہیں ہے۔ رواۃ نے روایت پاہنچی کرتے ہوئے اس مضمون کو  
مختصر کر دیا ہے۔ اس لحاظ سے یہ ایک بھی روایت ہے، فلہیزان کی تفصیل بھی یکجا کرنی مناسب  
ہے۔ امام احمد اور دارمی کے متوں روایت پلے اپنے اپنے مقامات پر درج ہو چکی ہیں۔  
اب صرف مسلم شریف کی روایت مکمل پیش کی جاتی ہے۔ اس کے بعد ان پر سہ متوں کی  
تفصیلات یکجا عرض کی جائیں گی۔

حدیثی ذہیر بن حرب و شیعام بن مخلد جمیعًا عَنْ ابْنِ عَلِيٍّ (اسمعیل

بْنِ ابْرَاهِيمَ) قَالَ ذَهِيرٌ حَدَّثَنَا اسْمَاعِيلُ بْنُ ابْرَاهِيمَ، حَدَّثَنِي الْوَحْيَانُ

حَدَّثَنِي يَزِيدَ بْنَ حَيَّاتِ ابْنِ اَنْطَلْقَتِ ابْنِ اَوْصَلِيَّتِ بْنِ سَبِيلٍ وَحَرْبٍ مِنْ مُسْلِمٍ

الَّتِي تَزَدَّيْدَ بِهِ ارْقَمَ فَلَمَّا جَعَسَتِ الْيَهُوَ قَالَ لَهُ حَصَّبَنَ الْقَدْلَقِيَّ يَازِيدَ خَيْرَ الْكَفَرِ

رَأَيْتَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَمَعَهُ حَدِيثَةٌ وَعَزَفَتْ مَعْتَدِيَّةٌ

وَصَلَّيَتْ خَلْفَهُ لَقَدْ لَقِيَتْ يَازِيدَ خَيْرَ الْكَفَرِ اَحَدَ شَيَّارِيَّاً يَازِيدَ مَا سَمِعَتْ

میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قال یا ابن اخی و اللہ لقہ کے بروث  
 سہی و قدم عہدی و نیتی بعض الہتی کہت امی من رسول اللہ  
 مکتی اللہ علیہ وسلم مت تاحد شکر فاقیر و مالا فلان کل قریب  
 قال قام رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بیمما فیت اخطیبیاً بساعی دین خی بیت  
 مکتی وال مدینیتہ خود اللہ داشتی علیہ دو عظیت کے ذکر شہ قال اما بعد املا  
 ایتھا الناس فاتحہ انا ناشری بیو شکر اٹتی یا سیبی رسول رب فاجیب داناتارک  
 دیکما الشقیل اول تھما کتاب اللہ فی الحدیث وال تور، فی خندق دیکتاب اللہ  
 داشت شکر کا به فتح عکس کتاب اللہ و رغب فیہ شہ قال داہل بیتی  
 اذ کر کہ اللہ ہفت اہل بیتی، اذ کر کہ اللہ فی اہل بیتی، اذ کر کہ  
 اللہ فی اہل بیتی، فی اہل الحصین و موت اہل بیتی میان بیتی میان بیتی  
 میت اہل بیتی، قال نبایہ میت اہل بیتی دیکھ اہل بیتی میت خرم الصدقیہ  
 بعدہ قال میت ہم، قال حمد اہل علیتی داں عقیلی داں جعفری داں عباسی  
 قال کل حوالہ حرم المتدہ قال نعم لہ  
 یعنی زید بن حیان کہتے ہیں کہ میں اور حسین بن سبہ و عمر بن مسلم تیتوں زید بن ارقم رضی اللہ  
 عنہ کے پاس گئے۔ جب ہم لوگ ان کے پاس بیٹھ گئے تو حسین نے ان سے کہا کہ لے زید!  
 آپ نے خیر کشیر حاصل کی ہے۔ حضور علیہ السلام کا آپ نے دیدار کیا۔ آپ کی احادیث  
 سینیں اور ان کے ساتھ ہو کر جہاد کیا۔ آپ کے بیچھے نازیں پڑھیں۔ اے زید! آپ نے  
 خیر کشیر پاپی۔ حضور علیہ السلام سے جو آپ نے نہیں ہے وہ ہم کو بیان کیجیے۔ زید جواب  
 میں کہنے لگے۔ اللہ کی قسم، اے بیتی: میری عمر ٹڑی ہو گئی ہے اور بعض چیزیں جو رسول  
 اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تھیں یاد نہیں وہ اب بھول کیا ہوں۔ لہذا جو کچھ میں تم کو بیان  
 کروں اس کو قبول کرو اور جو بیان نہ کر سکوں اس کی تھیتی میں تکلیف دو۔ پھر اس کے  
 بعد زید کہتے ہیں کہ ایک روز رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمارے درمیان غیر خمینی

جو مکہ و مدینہ کے درمیان واقع ہے کھڑے ہو کر خطبہ دیا۔ پس آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ تعالیٰ کی حمد و شنبیان کی اور وعظ و نصیحت فرمائی۔ پھر اس کے بعد فرمایا کہ اے لوگو! میں ہمیں ایک انسان ہوں یعنی قریب اللہ کی جانب سے قاصدِ موت میرے ہاں پہنچے گا میں تمول کروں گا اور میں تم میں دو بھاری چیزیں پھوٹے جاتا ہوں۔ ان دو میں سے پہلی چیز اللہ کی کتاب ہے جس میں ہدایت اور قور ہے پس اللہ کی کتاب کو پکڑو اور اس کے ساتھ ملک کرو۔ پس حضرت نے کتاب اللہ کے علی پر برائی ختم کیا اور اس کی رغیث لالہ پھر اس کے بعد فرمایا اور میرے اہل بیت ہیں۔ تم کو اپنے اہل بیت کے متعلق خدا کی یاد دلاتا ہوں۔ اپنے اہل بیت کے متعلق خدا کی یاد دلاتا ہوں۔ اپنے اہل بیت کے متعلق خدا کی یاد دلاتا ہوں۔

کی یاد دلاتا ہوں۔

حاصل یہ ہے کہ اہل بیت کے متعلق وصیت کی حیات ہی ہے کہ ان کے ساتھ عمدہ سلوک اور حسن معاملہ کرنا ہوگا۔ ان کے ساتھ مودت اور محبت و توقیر و تعظیم کرنی ہوگی اُن کے حقوق کی رعایت پیش نظر رکھنی یوگی۔ تاکہ ان پر مظاہم اور ختنی وارد نہ ہو۔

مندرجہ ذیل امور اس روایت کے متعلق قابل توجہ ہیں:

۱۔ حضرت زید بن ارقم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی یہ روایت اُن زمانہ کی بیان کردہ ہے جیسا کہ وہ خود یہی وساحت سے فرمائے ہیں کہ عمر یہی ہو گئی ہے۔ دلائل کو دیکھئے ہوئے ہوتے مدت دراز ہو گئی ہے جو حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے مُنی ہوئی چیزیں اُب پوری طرح محفوظ تھیں رہیں۔ زید بن ارقم نے جیسے بیان بیان روایت سے قبل ایک محدث ذکر کی ہے۔ اسی طرح اُن سے مندرجہ صفحہ ۳۶۶، ۳۶۷ جلد چہارم کی روایت، شتم میں بھی یہی الفاظ محدث مردی ہیں جیسا کہ اپنے مقام روایت میں گز چکا ہے اور ابن ماجہ بابۃ التوقي فی الحدیث صفحہ ۳ میں بھی یہی الہماء محدث حضرت زید موصوف سے منقول ہے چنانچہ عبد الرحمٰن بن ابی لیلیٰ چیز اُن کو ذکر کرتے ہیں کہ:

حَدَّثَنَا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ (زَيْدٌ) كَبَرْنَا وَنَبَيْنَا

دَلَّ الْحَدِيثَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَشَدِيدٍ۔

یعنی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ہیں حدیث سنائے تو زید حباب میں کہتے ہیں کہ ہماری عمر ٹری ہو چکی ہے، نیاں آگیا ہے، حضور اکرمؐ سے حدیث نقل کرنا مشکل کام ہے۔

۲۔ روایت ہذا کے متعلقاً بعد اس مضمون کی ایک دوسری روایت زید بن ارقم سے مشکل کے اسی مقام میں مروی ہے۔ اس میں اہل بیت سے ازواجِ مطہرات کا خارج ہونا ذکر کیا ہے اور روایت ہذا میں اقرار ہے کہ ازواجِ مطہرات بنی کریمؐ اہل بیت میں داخل ہیں۔ ایک ہی روایت سے ایک ہی روایت میں اس طرح کے دو مخالف قول کا پایا جانا ضبط کے خلاف ہوا کرتا ہے۔

۳۔ اس روایت میں تعلیم (دو مختاری چیزیں) کے بعد اقتضم کتاب اللہ کا ذکر صریح کرو دیا گیا ہے اور شاید ہم کا ذکر نظر نہیں کیا گیا کہ دوسری کیا چیز ہے؟ نیز کتاب اللہ کے ذکر کے ساتھ ضروری تشریحات فرمادی گئی ہیں کہ اس میں ہرایت و نور ہے، اس کو اخذ کیا جاتے۔ اس کے ساتھ تمکن کیا جاتے۔ اس پر عمل کرنے کے لئے برانگیختہ کیا گیا ہے۔ اس کے مانند کی ترغیب دلائی گئی ہے۔ ادھر اہل بیت کے ساتھ یہ الفاظ جن سے اُن کا مدار دین ہونا مثبت ہو سکے اور واجب الاطاعت ہونا معلوم ہو سکے ہیں ذکر کئے گئے بلکہ اُن کے ساتھ حسن سلوک اور محبت کرنے کی تعلیم فرمائی گئی ہے۔ جس میں کسی کو کلام نہیں ہے اور یہ امر میں الفریقین مشکل ہے۔

۴۔ نیز روایت ہذا میں شہ قال کے الفاظ اس بات کو ظاہر کر رہے ہیں کہ تعلیم میں دوسری چیز اہل بیت نہیں ہے۔ عربی زبان میں شہ کا لفظ تراجمی مضمون کے لئے آمکرتا ہے۔ یہ بدلار بانپے کہ اہل بیت کا ذکر سایقہ مضمون سے جدا ہے۔ اس سے قبل کچھ اور مفہوم بیان کیا جا رہا تھا جس کو روایت کرتے والے نے حذف کر کے شہ قال کے الفاظ کہہ کر اب اہل بیت کا نیا مضمون شروع کر دیا ہے۔ حال یہ ہے کہ لفظ شہ کے بعد اہل بیت کا ذکر کیا جانا بالکل جدید چیز ہے۔ اس کا دلعق کے ساتھ کوئی لفظ و تعلق نہیں ہے۔ اس وجہ سے کہ کسی مسئلہ اور متعلق کلام کے درمیان شہ قال کا لفظ

مورزوں نہیں تھے تا۔ چنانچہ خود اسی روایت میں اس شق سے پہلے دوبار مفظوں کا استعمال موجود ہے۔ ان تمام مقامات میں غور فرمایا جاتے تو مسئلہ واضح ہو جائے گا۔

۱۔ پہلی بار زید بن ارقم نے اپنے مخاطب کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث بیان فرمانے سے قبل ایک معمول معدودت کی ہے کہ عمر ریسیدہ ہو گیا ہوں۔ زمانہ دراٹ گزگیا ہے یعنی پھر اس فرماؤش ہرچی ہیں اب جو کچھ اور راہ خود ذکر کروں۔ اسی پر اکتفا کرنا ہو گا۔ اس طویل تہمید کے بعد شق قوال کا لفظ لایا گیا ہے۔ یعنی اب مقصود کی بات شروع ہوتی ہے۔ اس مقام میں شق سے قبل و شق کے بعد کا متفاوت ہونا بالکل واضح ہے۔

۲۔ دوسری وفہ اس روایت میں شق کا استعمال اس طرح ہوا ہے کہ بنی کعبہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک یوم غیر خم کے مقام پر خطبہ دیا۔ حمد و شکار بیان فرمائی۔ وعظ و صحت کی، شق قوال اما بعد یعنی حمد و شکار اور وعظ و تذکیر کے بعد ایتکا انس کے ساتھ خطاب کر کے، ایک مستقل دوسری چیز بیان فرمائی شروع کی۔ یہاں شق کا ماقبل مضمون شتم کے مابعد والے مضمون سے صاف طور پر جدا اور مختلف چیز ہے۔ محدث نہیں ہے۔

۳۔ اب تیسرا بار یہاں شق کا لفظ ذکر ہوا ہے۔ اس کو بلفظ اضافت سورج لایا جاتے ہیں جنور علیہ السلام نے فرمایا، لوگو! ہمارے ارتھان و انتقال کا وقت آگیا ہے ہم دو ہری ایک چیز تک تم میں چھوڑ رہے ہیں۔ اول ان کی کتاب اللہ ہے جس میں ہدایت اور نور ہے۔ اس کو اخذ کرنے اور تکمیل کی طرف توجہ دلائی اور اس پر عمل کی ترغیب ہی پھر شق قوال کا استعمال ہوا ہے۔ اس شق سے قبل کتاب اللہ کی اہمیت بیان ہو رہی ہے، اور اس کا وجوب تکمیل کا ذکر ہے پھر اس مضمون سالن سے رخ بدل کر اہل بیت کے ساتھ حسن سعادت کا جدید مضمون شروع کر دیا گیا۔ اگر صاحب کلام کا قصد دو ہری چیزوں کے درمیان اتحادی التکمیل اور وجوب فی الاطاعت ہے تو ان چیزوں کے ذکر کے درمیان شق قوال کا استعمال ہرگز مورزوں نہیں ہے۔ یہ امر بحیی و واضح رہے کہ محمد بنین میں کسی روایت کے مضمون کو مختصر کر کے بیان کرنے کا عام دستور جاری تھا۔ اس

چیز نہ کوئی واقعہ کا شخص اخخار نہیں کر سکت۔ اس اختصار کے پیش نظر روایت ہذا میں وہ کی طرف سے تعلیم میں سے ثانی چیز ذکر نہیں کی گئی اور اس مقام میں خود فکر کرنے سے ایسے شواہد و قرآن پانے گئے ہیں جو اس امر کی طرف بہتی ہر تھے ہیں کہ تعلیم میں سے ثانی چیز اہل بیت نہیں ہے بلکہ کوئی دوسری چیز ہے۔

**قریبۃۃ اول۔** تعلیم کے بعد متحملاً ادھما کتاب اللہ فرمایا ہے۔ اول کا لفظ خود نشان دہی کر رہا ہے کہ اول نکے مقابلہ میں یہاں ایک ثانی چیز مذکور ہوئی چاہئے جس کو ثانیہ صفا سے تعمیر کیا جاتے اور اہل بیت کو ثانیہ صفا کے عنوان سے تعمیر کرنا بتلارا ہے کہ ثانی چیز اہل بیت نہیں ہے۔

**قریبۃۃ دوم۔** تعلیم میں سے کتاب اللہ کا ذکر ہوا ہے تو اس کی احیت و ضرورت میں متعدد صفات ذکر کی گئی ہیں۔ اس میں پہلیت و فور کا پایا جانا اس کے اختد کا حکم کرنا۔ اسک کا فرمان دینا۔ اس پر عمل درآمد کے لئے برائی گنجھنا کرنا۔ اس سے فائدہ حاصل کرنے کی ترغیب دلانا۔ لیکن اہل بیت کے ذکر کے ساتھ ان ضروری و اہم چیزوں میں سے کوئی بات مذکور نہیں ہے تعلیم ثانی اہل بیت نہیں اور جہاں اہل بیت کا ذکر ہے وہ ایک علیحدہ مضمون ہے۔

**قریبۃۃ سوم۔** نیز اس موقع میں لفظ شد کا استعمال ہتا ہے جو تراخی مضمون کیلئے مستعمل ہوتا ہے (جیسا کہ یا تفصیل سایقاً گزرا ہے)، تو تعلیم میں سے ایک تعلق کے تذکرہ ختم ہے کہ بعد دوسرے شد کے ذکر ہونے سے قبل لفظ شد کا لایا جانا موزوں اور مناسب نہیں ہے۔

ان قرائیں اور شواہد کی بیان پر تعلیم کہا جاسکتا ہے کہ تعلیم میں سے ثانی چیز یہاں اہل بیت نہیں ہے بلکہ جمہور علماء کے تزوییک وہ ثانی چیز سنت تجویی علی صاحبہا الصلوٰۃ والسلام ہے۔ اختصار مضمون کی بیان پر اس کا ذکر یہاں نہیں ہو سکا۔

**متلبیہہ۔** رسالہ پدرا کے دوسرے حصے میں یہم نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی مشہور صفت کتاب اللہ و سنتی کی روایات کو بیجا کر کے پیش کرنے کا ارادہ کیا ہے تاکہ تعلیم کا صحیح مفہوم

اور مصدقہ عوام دخواں کے سامنے آجائے۔ اللہ کریم اس مقصیدہ خیر کی تکمیل کرنے کی ترقیت  
عائیت فرمائیں۔ اس دوسرے حصہ میں ثابت کیا جائے گا کہ تقلیں کتاب اللہ و سُنّت  
رسُول اللہؐ میں جن کے ساتھ امت کا تسلیک کرنا واجب ہے۔

۶

ان توصیحات کے بعد اہل انصاف کو ہم اُس چیز کی طرف بھی متوجہ کرنا چاہتے ہیں  
کہ مسلم شریف کی روایت اور مندرجہ و دارمی کی ہر سرہ روایات کی تفضیل تو آپ کے  
سامنے آپکی ہے۔ مزید تین اور محدثین (بیہقی این المخازی و بیغی) سے بھی یہ روایت تقلیں  
مستند و طرق سے مردی اُندر اس کا اندر راجح حسب ترتیب اپنے اپنے موقوف پر ہوگا مگر ان  
میں حافظہ بیہقی کی روایت دو م اور ابن المخازی کی روایت پہلی م اور مجتبی السنّۃ بیغی  
کی روایت یہ ہر سرہ روایات بالکل مسلم شریف کی روایت کے موافق ہیں۔ الفاظ روایت  
میں شاید ہی کسی حرف کا فرق آجائے؟ درہ بیہقیہ روایت مسلم کے مطابق یہ روایات تلاش  
زید بن ارقم صحابی سے یہ سب روایی ہیں۔ زید موصوف سے یہ زید بن حیان روادی ہے اور  
یہ زید بن حیان سے روایت گئنہ ابو حیان ایمی ہے جس کا نام بھی بن سعید ہے یہ سب  
نہہ و معمد وغیرہ مجرد وح روادی ہیں۔

اب ہم یہ عرض کرتا چاہتے ہیں کہ مذکور ہر سرہ محدثین کی ان ہر سرہ روایات کا من  
بھی جب مسلم شریف کے من کے مطابق ہو تو یہ کل ایک روایت مطہری معتقد و روایات  
نہیں ہیں اور مندرجہ بالا تفصیلات جو ہم نے مسلم کے من کے تحت سچائی کی ہیں وہ تمام  
یہاں مستور اور جاری تصور ہوں گی جن کا حاصل یہ ہے کہ:

۱- یہ کشش حوالہ جات (احمد و دارمی و مسلم و بیہقی این المخازی و بیغی)  
تمام کی تمام روایت ایک ہے۔ الگ الگ اُن کو شمار نہیں کرنا چاہتے۔ ان سب  
مقامات میں ابو حیان اکیلا اور مستفرد روادی ہے فلہذا یہ روایت خبر وحدت ثابت ہوئی،  
نہ کہ خبر مشہور اور متواتر۔

۲- ان سب روایات میں کتاب اللہ کو پڑائیت اور نور کے الفاظ سے ذکر کیا

گیا ہے۔ اہل بیت کے حق میں یہ الفاظ نہیں استعمال کئے گئے۔

۲- کتاب اللہ کو خذ کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔ اہل بیت کے حق میں یہ حکم نہیں دیا گیا۔

۳- کتاب اللہ کے ساتھ تمکن (صیغوٹ پکڑنا) کا فرمان ہو رہا ہے، اہل بیت کے واسطے یہ فرمان نہیں ہوتا۔

۴- کتاب اللہ کے متعلق تحریض (بر ایجادت) کی کمی ہے۔ اہل بیت کے لئے نہ یہ حکم ہے اور نہ یہ تحریض۔

۵- کتاب اللہ کے متعلق تحریض (بر ایجادت) کی کمی ہے۔ یہ چیز اہل بیت کے متعلق مذکور نہیں۔

۶- کتاب اللہ کے حق میں ترغیب علی دلائی کمی ہے۔ یہ چیز اہل بیت کے متعلق مذکور نہیں۔

۷- شو کا لفظ تاریخی مضمون کے لئے ہوتا کرتا ہے۔ مخدوم مضمون اور متفق مضمون کی دو چیزوں کے درمیان لفظ دشوار اما موزول نہیں ہے بلکہ اس کی دلخواہ اور ساخت کے خلاف استعمال ہے۔

۸- روایت پذرا میں قرآن موجودہ کی بنابر حتماً کہا جا سکتا ہے کہ شیعین میں سے ثانی چیز اہل بیت نہیں ہے بلکہ ثابت نبوی ہے علی صاحبها الصدقة والتسليمه۔

(۱)

مدعیان حسب اہلیت اور ہمارے درمیان مابہ الاخلاف یہ چیز ہے کہ اہلیت کی اطاعت اور تابع داری قرآن مجید کی طرح واجب اور لازم ہے یا نہیں؟ یہ مسئلہ روایت ہزار سے ہرگز ثابت نہیں ہوتا جیسا کہ ہم نے تفصیلات بالامیں واضح کر دیا ہے روایت ہزار میں کتاب اللہ کی اطاعت کا بیان صراحت موجود ہے اور اہل بیت کے ساتھ تمکن کرنا اور ان کی اطاعت کرنا یہاں مذکور نہیں۔ فلپذرا یہ روایت جس دعوے کے اثبات کی خاطر پیش کی گئی ہے اس مدعی کو ثابت نہیں کر سکتی۔

دلیل ایسا ہے اہل بیت کے حقوق کی رعایت اور احترام حسن سلوک تو ثابت ہوتا ہے دلیل ایسا یہ کہ ہر مدعی وجوب اطاعت ہے، وہ یا نکل ثابت نہیں ہوتا اور جو دلیل اپنے مدعی کو ثابت نہ کر سکے وہ تقریب تام نہیں ہے ایسا یہاں تقریب تام نہیں ہے۔

(۸)

چونکہ مسلم شریف کی روایت، تقلیں کی تمام روایات سے بنایت ہم تھی اس وجہ سے اس کی فیلی تفاصیل میں بحث ذرا طویل ہو گئی ہے۔ ناطرین کرام ملاں نہ فرمائیں۔ آخر میں ہم ایک چیز کی طرف ناطرین کی توجیہ دلا کر مندرجہ بالا روایت کی بحث کو ختم کرنا چاہئے۔

وہ یہ کہ ان دوستوں کے ہاں اہل بیت کا مفہوم یہی یا رہ امام بشمول سیدہ فاطمہ میں۔ اب قابل توجیہ چیز ہے کہ اہل بیت کا مفہوم و مصدق کیا ہے؟ اہل بیت میں کون کون شاہی ہیں؟ اس مقصد کو یہی اس روایت نے صاف بتلا دیا ہے۔ جب زید بن ارقم رضی اللہ عنہ سے سوال ہوا کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ازواج مطہرات اہل بیت میں یا نہیں؟ تو انہوں نے فرمایا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ازواج مطہرات تو خود اہل بیت میں۔ زید بن چارخانہ ان بھی اہل بیت میں۔ اولاد علی ابی طالب۔ اولاد عقیل بن ابی طالب۔ اولاد حمزة بن ابی طالب۔ اولاد عباس بن عبد المطلب۔ یہ سب حضرات روایت ہذا کی رو سے خامدان اہل بیت میں شاہی ہیں یاد رہے کہ اگر اس روایت مسلم سے وجہ اطاعت کا منکر ثابت کرنا ہے، تو شعل شانی، ان کے گمان میں اہل بیت ہوئے اور اہل بیت یہ سب چاروں خامدان بشمول ازواج مطہرات میں فلپڑا ان سب کی اطاعت واجب اور لازم ٹھہری دوستوں کو غور و تکر اور تدبیر و تحقیق کے بعد یہ فیصلہ کرنا چاہئے کہ مطلب اپنا اخذ کیا جائے یا ترک کیا جائے؟

## اسناد از ترمذی شریف

۱ ابو عیینی ترمذی متوفی ۲۴۹ھ

جامع ترمذی میں روایت تقلیں دو طریقوں سے مردی ہے۔ طریق اول پہلے درج کیا جاتا ہے۔ اس کے اسناد کی تحقیق ختم کرنے کے بعد دوسرا طریق درج ہو گا:-

## روايت اول

حَدَّثَنَا نَعْمَرٌ قَالَ عَنْ إِبْرَاهِيمِ الْمُكْرِفِ قَالَ حَدَّثَنَا زَيْدُ بْنُ الْحَسَنِ  
عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَابِرٍ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ رَأَيْتُ رَسُولَ  
اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي حِجَّةِهِ يَوْمَ عَرْقَةَ وَهُوَ عَلَى شَاقِتِهِ  
الْمُصْرَوَاءِ يَخْطُبُ فَسَمِعْتُهُ يَقُولُ : يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِذْ تَرْكُتُ فِي مَكْهُونَةِ  
تَيَارَاتِ أَخْذَتُمُوهُ لَكُمْ تَهْلِكَوْا كِتَابَ اللَّهِ وَعِنْتُكُمْ أَهْلَ مَسْيَتِي لَهُ

ناہیں کہ کرام کو معلوم ہونا چاہیے کہ ”توادرالا صول حکیم ترمذی“ کی دوسری روایت جو  
چاہرہن عبداللہ سے مردی ہے وہ یعنیہ ہی روایت ہے۔ کویا ویاں اسناد مکمل مفہوم دھا  
یہاں موجود ہے۔ جامع ترمذی کے اس اسناد کو اسماء رجال نے دیکھنے سے معلوم  
ہوا کہ اس سند میں ایک ہمراں زید بن الحسن ہیں، یہ سب کچھ ان کی کرم فرمائی کا نتیجہ  
ہے۔ ان کی پوری شیعہ تفصیل سے توادرالا صول حکیم ترمذی کی روایت اول کے تحت  
 واضح کرچکے ہیں۔ یہ بزرگ صیف عن الدحیثین ہیں۔ مکر روایات لاتیں  
اور مسند مکی جو شہر شیعہ راوی ہے۔ اس کا سب اندوختہ آہوں نے قوم میں پھیلا  
دیا ہے اور شیعہ کے ہاں یہ بزرگ ان کا مردی عین یعنی مقبول الروایت ہے۔ امامی  
المذاہب ہے اور چھٹے امام حنفی صادق کے خصوصی اصحاب میں اس کا شمار ہے۔ ان  
تفصیلات کے منبع ہونے کے بعد روایت ہذا اہل السنۃ کے قاعد کی رو سے قبول نہیں  
کی جاسکتی۔

روایت دوم

وَسَارِطِيْ جَوَرْمَى شَرِيفٍ مِنْ رُوْيَاهُ بَهْ اَسْ كَمْ دَعْنَ الْفَاطِمَهْ مَنْدَرْ بَرْ زَيلْ هِيْ:

ذَيْرِبَتْ أَرْقَمَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَنِي تَأْكُلُ فِينَكُه  
ثَمَاثِلَ سَمَّتْكُهُ بِهِ لَنْ تَعْنِتْلَا بَعْدِي أَحَدُهُمَا أَغْظَمُهُ مِنَ الْأَخْيَرِ كَاتِبُ اللَّهِ  
حَبْلَهُ مَنْذُرُهُ دِهْنُ الشَّمَاءِ إِلَّا رَكِنٌ وَعَرْقُ أَهْلٍ بَيْنَهُ وَلَنْ يَعْرِفَهُ  
حَتَّى يَرِدَ عَلَيْهِ الْعَوْضَ فَانْظُرْ فَإِنْ كَيْفَ عَنْ لُعْنَتِ فِينَهُمَا هَذِهِ الْجَنَاحِيَّةِ  
غَرَبَتْ - ۱

اس اسناد کی تحقیق و تفییض کی گئی ہے۔ اس میں میں بزرگ ایسے برآمد ہوتے ہیں  
جو مخالف شیعہ ہیں۔ ان کے اخلاق فی الشیعہ معلوم کر لیئے کے بعد و وقوف کا مسئلہ  
خود بخود ہی حل ہو جاتا ہے۔ علی بن المندز کوفی اور محمد فضیل کے کوائف مذکور جو حاضر  
کھتے جاتے ہیں اور تیسیرے صاحب عوْنَی ہیں۔ عطیہ کے متعلقات۔ ۰ ہم  
طیقات ابن سعد کے اسناد میں باوضاحت پیش کر چکے ہیں۔ ان کا انکار بے سود ہے  
اپ صرف علی بن مذکور کوفی اور محمد بن فضیل کا حال درج ہو گا۔

## علی بن المندز شیعی جمال میں

۱- عَلِيُّ بْنُ الْمَنْذَرِ الْطَّرْقَيِّ الْكَوْفِيُّ شَیَعِيٌّ بَنْتُ الْعَاشِرَةِ ۱

۲- قَالَ الْمَسَايِّرُ شَیَعِيٌّ حَفَظَ مَا تَسْأَلَ ۲۵۶

۳- عَلِيُّ بْنُ الْمَنْذَرِ بْنُ ذِيْرِبَتْ الْأَوَدِيُّ الْأَحْسَنُ الْكَوْفِيُّ الْطَّرْقَيِّ

قَالَ الْمَسَايِّرُ شَیَعِيٌّ حَفَظَ ... قَالَ هُنْدِلَةُ بْنُ قَاسِيُّ لَهُ أَبُوهُ

دَكَانٌ شَیَعِيٌّ ۳

مال یہ ہے کہ علی بن المندز طریقی کوفی صاحب فالہ شیعہ مسک رکھتے ہیں۔

۲۵۶ میں ان کا انقال ہوا ہے۔ دسویں طبقہ کے لوگوں میں ان کا شمار ہے۔  
تسانی اور سیکھیں ان قام میں بھی ان کو شیعہ حفظ ہی لکھا ہے۔

# محمد بن فضیل، سنتی جال میں

دوسرا صاحب محمد بن فضیل میں :-

۱۔ محمد بن فضیل بن عزّوَات الصَّبِّیْلُ الْکُوْفِیْ ..... رجی بالشیعیم ل

۲۔ قال أخْتَدْمُحَمَّدَ الْجَدِیدِ شِیعیٰ وَقَالَ أَبْنَادُكَانَ شِیعیٰ  
مُحَرِّقاً قَالَ يَعْذِمُهُ لَا يَحْتَمِمُ بِهِ ..... قَالَ بُنْ حَبَّاتَ كَاتَ

يَعْذِمُ فِي الشِّیعَ ..... قَالَ الْمَارِقَطَنِیْ كَاتَ مُنْجَرَ فَاعْثَعَنَ عَمَانَ لَه  
مَطْلَبٌ يَبْهَيْ كَهْدَنَ فَضِیلَ ضَبَیْ كَوْنِیْ شِیعیتَ کی طرف مُسْوِبَیْ ..... احمد کہتے ہیں،  
کہ حسن الحدیث ہے لیکن شیعی ہے۔ ابو داؤد نے کہا ہے یہ جلنے والا شیعہ تھا یعنی خلفاء  
ثلاۃ کے اسماء سے جلا تھا۔ بعض نے کہا ہے اس شخص کے ساتھ دلیں پکڑنا درست  
نہیں ہے۔ این حیان کہتے ہیں کہ تھیں میں غالی تھا۔ دارقطنی کہتے ہیں کہ خلافت  
عثمان و صداقت عثمان سے مُخْرَف تھا۔

# محمد بن فضیل، شیعہ جال میں

۱۔ محمد بن الفضیل، ابْنِ عَزَّوَاتِ الصَّبِّیْ ..... مِنْ أَحْمَابِ الصَّادِقِ  
عَلَیْهِ السَّلَامُ تَقَرَّ ..... وَ فِی الرَّجِیْزَةِ تَقَرَّ ..... لَهُ

یعنی محمد بن فضیل ضبی ابوعبد الرحمن اصحاب صادق علیہ السلام سے ہے اور سعید علیہ  
او رکن و حیزہ میں ہے کہ یہ محترم شخص ہے۔

۲۔ محمد بن الفضیل بن عزّوَات الصَّبِّیْ مَوْلَاهُمُ الْبَعْدَالِیْ ..... مِنْ

أَحْمَابِ الصَّادِقِ عَلَیْهِ السَّلَامُ تَقَرَّ (صہ۔ جم۔ ۵۰) (مح ۳۰)

۳۔ محمد بن فضیل بن عزّوَات الصَّبِّیْ مَوْلَاهُمُ الْبَعْدَالِیْ .....

..... قُلْتُ وَعَنِ الْسَّمْعَافِ اتَّهُ كَاتَ يَعْلُوُ افْ الشِّيْعَ ۖ

مطلوب یہ ہے کہ محدث فضیل بشی ابو عبد الرحمن اصحاب صادق علیہ السلام سے ہے۔  
لئے ادمی ہے اور سمعانی کہتے ہیں کہ یہ شیخ میں غالی تھے۔ کتاب خلاصہ میں مندرج  
ہے۔ رجال شیخ میں درج ہے اور ابن واؤنے بھی اس کو ذکر کیا ہے اور محمد رضا  
استار آبادی نے بھی اس کو ذکر کیا ہے۔

ذکورہ تفصیلات سے معلوم ہوا کہ ترمذی شریف کی یہ ہر دو روایات بھی،  
دوستوں کی ہی مربوں ملت ہیں۔ اند تعالیٰ ان کو اپنے مقاصدِ محظوظ کے موافق،  
جز اسے عمل عطا فرماتے: کُلُّ اُمَّرَىءٍ يَسَاكِنُهُ رَهْبَانٌ هُنَزِّرُ چَرِيزَ امام ترمذی  
نے واضح کر دی ہے کہ یہ روایت متواتر یا مشہور نہیں ہے بلکہ غریب ہے جیسا کہ  
فاضل ابو موسیٰ مدینی نے بھی اس کی تصریح کی ہے کہ یہ روایت اشقین غریب جدائی ہے  
ابو موسیٰ مدینی کی تصریح عقربیب اپنے مقام پر درج کی جاتے گی۔ اہل علم کے لئے  
وہ مقام قابل رجوع ہے اور حافظ ابن تیمیہ حرانی نے بھی منہاج السنۃ جلد چہارم  
صفحہ ۱۰۵ بحث اشقین میں اپنی یہ تحقیق لکھی ہے کہ:

وَأَقْوَلُهُ دَعَيْرِي أَهْدَى بِيْحِقِّ وَأَنْهَمَانَنْ يَعْرِقَاحَقِّ مَرِدَ اعْلَى الْحَرْفِ  
فَهُذَا رِعَاةُ التَّرْمِذِيِّ وَقَدْ سَلَّ عَنْهُ أَحَدُ بْنَ كَهْبٍ فَضَعَفَهُ غَدِيرُ الْأَحَدِ

وَثَ اَهْلَ الْعِلْمِ وَقَالَ اَلْأَيْضِيْحَ ۖ

یعنی عترت داہل بیت الحج کے الغاظ سے جو فاضل ترمذی نے اس کو روایت کیا،  
اس کے متعلق امام احمد سے سوال کیا گیا۔ انہوں نے بھی اس کو ضعیف قرار دیا اور  
بھی مستعد داہل العلم نے اس کو ضعیف بتایا ہے اور فرمایا ہے کہ یہ روایت صحیح  
نہیں ہے۔

لِهِ مُنْتَهِي الْمُعَالَ أَبُو عَلَى ۲۵۵

۲۔ منہاج السنۃ جلد چہارم ص ۱۰۵ لابن تیمیہ حرانی

اسناد از مسند زیارتی بکر احمد بن عمر و بن عبد الحاق از نزد

متوفی ۲۹۲

## روایت اول

حدیث شاحد بن منصور شاداً ذی دین حمیر و شاصالح بن موسی بن عبد الله حدیثی عبد العزیز بن رفیع عن ابی صالح عن ابی هریره  
قال کمال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم افی قاتل خلقت فیک  
اشیئن رکن تھیں ابتداء ابتداء اکتاب اللہ و نبیت و لَنْ یَتَمَرَّضَ  
حتی میزد اعلیٰ الحوت۔ قال الشیخ لامفاسہ میر ریغ عن ابی حمیر  
الابنہذ االسناد وصالح لیت الحدیث لہ

ابن مسلم کی آگاہی کے لئے عرض کیا جاتا ہے کہ مسند زیارت کا تو ادراست زمانہ سے ہونا تو  
اظہر من اشتمس ہے۔ ہم نے بڑی کوشش سے اس مسند کے قلمی نسخہ جات موجود در کتبخانہ  
پیر حنفی اور کتب خانہ حیدر آباد دکن میں سے روایت ٹھیکن کے دو اسناد حاصل کئے  
ہیں۔ ایک اسناد کا مل سطہ بالا میں درج کر دیا ہے۔ اس کے رواۃ کی تفہیش کے  
بعد دوسرا اسناد بھی حاضر ہوت ہو گا۔ اس اسناد میں ایک صاحب صلح بن  
موسیٰ بن عبد اللہ طلحی جلوہ افروز ہیں۔ ہماری دلانت کے موافق یہ روایت ابھی کے  
احنافت ہے غایات میں داخل ہے اب اُن کا رجیل میں مسند و حوال لاظھر فرمائیں

## صالح بن موسی طلحی سعی رجال میں

صالح بن موسی بن عبد اللہ بیت الحجات الطلحی۔ ..... صحیح  
الحدیث، منکر الحدیث چنانچہ اکثیر المناکیر عن الیقادات لہ

لہ مسند زیارتی در مسندات ابی ہریرہ موجود در کتب خانہ پیر حنفی اور مسند (۳) کتاب  
المجرح والتدلیل لابن ابی حامم رازی جلد دوم۔ قسم اول مدد ۳۶۰ صفحہ دکن

سینی صالح بن طلحی باب حدیث میں ضعیف ہے۔ بیہد منکرا حدیث ہے۔ ثقہ  
لوگوں کے نام سے منکر روایات چلا یا کرتا ہے۔

۲- صالح بن طلحی کوئی... قال ابنت  
میعین لیشی شیعی و مال ایضا صالیح و  
احسن ابنا موسی لیشی شیعی ولا یکتہ  
حدبیشہما... قال النسائی لا یکتب  
حدبیشہ ضعیف و قال فی موضع آخر  
متروک الحدیث... قال ابو فیض عقرک  
یزدی الشناکیر۔ لے  
کہ اُن کی روایت کو چھوڑ دینا واجب ہے۔ ابو فیض کہتے ہیں یہ متروک الروایت آدمی ہے۔  
منکر روایات احمد و لوگوں کے خلاف، لایا کرتے تھے۔

## صالح بن موسی طلحی، شیعہ رجال میں

۳- صالح بْن مُوسى الطَّلْحَى الْكُوفِىُّ (ق، ح، ۱۷)

۴- عَدَةُ الشِّيَخِ اسْتَأْفَ رَجَالَهُ مِنْ حَادِقَ عَلَيْهِ الْتَّلَامُ ۖ  
ہر سہ حوالہ جات کا خلاصہ یہ ہے کہ اس بزرگ علمی کو شیخ طوسی نے امام حیث مصادق  
کے اصحاب میں شمار کیا ہے۔ محمد رضا استرآبادی نے بھی اس کو اپنے رجال میں  
ذکر کیا ہے۔

ناظرین کرام مطلع رہیں، اس روایت مسند بر بالا کی جرح و قدح میں ہم  
متفرد نہیں ہیں بلکہ مجمع الزوایا الحنفی جلد نهم ص ۱۶۳ پر بھی اس روایت کی جرح  
ان الفاظ کے ساتھ دستیاب ہو گئی ہے رَعَاهُ الْبَرَادَ وَفِينَ صَالِحٌ بْنُ مُوسَى الطَّلْحَى  
وَكَوْضَعِيفٌ یعنی اس روایت کو محدث بنزار اپنے مسند میں لائے ہیں اور کہا ہے

کر سند میں صاحبِ بن موسیٰ الطہی ضعیف شخص ہے اور خود صاحبِ کتابِ محدث بزار نے بھی ختمِ روایت پر یہ لفظِ ثابت فرمادے ہیں کہ راویِ صالحیہ یعنی الحدیث ہے یعنی روایت کے باب میں یہ مکفر و فرد ہے۔

## روایتِ دوم

حدَّثَنَا الحُسَيْنُ بْنُ عَلَيْهِ مَنْ يَحْفَرُ شَاعِلَيْهِ بَنْ ثَابِتٌ شَابِعُ الدِّينِ شَعِيلَانَ  
عَنْ أَبِيهِ إِسْحَاقِ عَنْ الْمَالِكِ عَنْ عَلَيْهِ مَنْ يَحْفَرُ شَاعِلَيْهِ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ إِذَا مَقْبُوْضٌ وَرَأْقٌ قَدْ تَرَكَتْ فِيهِمُ التَّقْدِيرُ يَعْلَمُ اللَّهُ وَ  
أَهْلُكَ بِيَمِّيَّتِيْ وَأَنْكَمَهُ لَنْ تَعْلَمَ لَمْ يَعْلَمْ حَقَّ مَنْ يَعْلَمُ أَهْلَكَهُ  
رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَمَّاً وَلَهُ لَنْ تَعْلَمْ حَقَّ مَنْ يَعْلَمُ أَهْلَكَهُ  
الْحَدِيْثَ صَدِيقَتْ۔

مسند بزار کی اس دوسری سند میں تین چار بزرگ شیعہ حضرات تشریف فرمائیں۔  
اُن کی تفضیلات اسماہ رجال کی زیارتی معلوم کر لینے کے بعد قارئین کو تسلی ہو جائے گی۔ علی بن ثابت۔ سعاد بن سیمان الحارث الاعوی۔ ان ہر سر افراد کے حالات  
علیٰ الترتیب ذکر کئے جاتے ہیں۔

## علیٰ بن ثابت، علیٰ حاصل میں

۱۔ علیٰ بْنُ ثَابِتٍ الدَّحَانُ... مَسْدَدَتْ كَبِيْرَتْ شَيْعَيْتْ مَعْرِفَتْ تَهْ  
یْتی علیٰ بن ثابت کو علامہ ذہبی میزان میں لکھتے ہیں کہ صدوق تو ہے لیکن مشہور و  
معروف شیعہ ہے۔

۲۔ مُسْنَد بزار قلمی۔ مسندات علیٰ۔

۳۔ میزان الاعتدال ذہبی ص ۲۱۹ ج ۲

علی بن ثابت شیعہ رجال میں

## ۱۰. علیقیت ثابت (ین) (۱۴) سے

## سُعَادِيْن سِيلِمَان

١- سعاد بن ميلان المعنفي..... حدّثنا يخطي و كان شيخاً له

٢- مَحَاجِرُ سَيْلَانٍ . . . . . كَانَ أَبْرَكَاتِرَ كَانَ مِنْ عَبْرِيَّةِ الشَّيْعَةِ وَ لَيْسَ بِعَوْجَى فِي الْحَكْمَةِ . . . . . لَهُ

۳۔ سعادت میلان المجتمعی کو کفت تاک ابھا تیر مشیعہ کیش یعنی شہر ان اصرارات و مندرجات کا مطلب یہ ہے کہ سعادت مذکور روایت میں خطا کا رہے اور شیعہ بزرگ ہے۔ ابو حام کہتے تھے کہ یہ شخص شیعہ کے سرداروں میں سے ہے اور باب حدیث میں قوی نہیں ہے۔

## الحارتُ الاعور سُنی رجال میں

عِن الشَّعْبِيِّ أَنَّهُ كَانَ كَتَابًا..... قَالَ أَبُو ذِئْنَهُ لَهُ مُخْتَجِّ بِهِ وَكَانَ

ابحاتِ لین پیری دلایلِ یخچو بہ..... قال ابن حیان کافِ الحارث

۱- جامیع الرؤا ص۲۵۷- ج اول ۲- رجال ماقعی ص۲۴۲- ج ۲- تقریب ص۲۱۷- ج ۲- تهدیه ص۲۶۷- ج ۳- شه میران ذہبی ص۲۳- ج اول ۴-

حالیاً فی التّشیع و اهیاً فی الحدیث مات حمسی و استوٰت . . . لہ  
الْأَعْوَدْ قَالَ ابْنُ الْمَدِینی حَدَّا بِجَ . . . قَالَ ابْنُ مُجِیْنِ ضَعِیْفٍ  
... حَکَیَ ابْنُ سَیِّدِنَّا مَوْلَیْنَا ابْنَ عَوْنَیْدٍ عَنْ عَلِیٍّ بَنِ اَبِی طَالِبٍ . . .  
حَکَیَ ابْنُ حِیَاتِ حَارِثَ الْأَعْوَدْ عَالِیَّاً فِی التّشیع و اهیاً فی الحدیث مَنْ  
هَرَدَ وَ حَوَالَهُ جَاتٍ مُنْدَرِ رَجْمٍ كَأَخْلَاصِهِ يَهْبِطُ كَمَا كَانَ حَارِثٌ اُعْوَدُ، شَعْبِیْ نَسَرَ كَذَابٍ  
کہا ہے اور ابو ذر عتر کہتے ہیں کہ یہ شخص قابلِ استدلال نہیں ہے۔ ابو حاتم کہتے ہیں  
کہ یہ قویٰ ہیں ہے اور ایسے لوگوں میں شمار ہوتا ہے جو قابلِ جھٹت نہیں ہیں۔ ان  
جان نے کہا ہے کہ یہ بزرگُ شیعیت، میں غالی تھا اور بابِ حدیث میں یہ سند  
آدمی ہے۔ ابن عریٰں اس کو لذاب کہتے ہیں۔ ابن معین اس کو ضعیف کہتے ہیں۔  
محمد بن سیرن کا عقلاً ویری تھا کہ حارث اعور حضرت علیؑ سے جو روایات لے آتا ہے  
اُن میں اکثریت اُن چیزوں کی ہے جو حضرت علیؑ نے ارشاد نہیں فرمائیں بلکہ حارث  
نے افڑا، باندھا ہے۔ ابن جان نے کہا ہے یہ تشریع میں غالی مذہب رکھتا تھا  
حدیث کے باب میں واءی (بے اصل، بے بنیاد آدمی، تھا۔

## الحارث شیعہ رجال میں

ا: المحدث الصوریت عبد اللہ بن المحمد اتھ حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام  
امیر المؤمنین علیہ السلام سے  
۳: اقول اے اے لایتھی الریت یہ شاہزادہ الریحیل و فقیر اے اے  
خاصل یہ ہے کہ حارت اعور حضرت علیؑ کے اصحاب میں سے ہے۔ اس کے لئے  
ہوتے اور متفق ہوتے میں شبہ کرنا مناسب ہی نہیں ہے۔  
مسنی بزار کی بحث کے آخر میں ہم ناظرین کو اس امر کی طرف متوجہ کر رہے ہیں کہ

اس روایت کو خود صاحب کتاب محدث بزار نے بھی کہہ دیا ہے کہ الحدیث منعیت یہ حدیث میں بالکل کمزور ہے۔ دوسرے اعلام ہمیشی نے عجم الزوایہ جلد نهم ص ۱۶۳ میں بھی اس روایت کو ان الفاظ سے یاد کیا ہے کہ رعایۃ البزار دینیں гарاثت و ھوڑ ضعیف یعنی روایت کیا اس کو بزار نے، اس کی سند میں ایک شخص حارشے، وہ عذین کے نزدیک ضعیف ہے۔ انصاف فرماتے ہیں کہ ان تفصیلات کے بعد اس روایت کے عدم قبول میں کوئی اشتباه یا قی رہ جاتا ہے؟

## اسائید لسانی

واضح ہو کہ محدث ابو عبد الرحمن احمد بن شعیب بن سانی متوفی ۳۰۲ھ سے یہ روایت قتلین دو طریقوں سے مردی ہے۔ ایک طریقہ وہ ہے جو ان کی کتاب خصائص سیدنا علیؑ میں مذکور ہے۔ دوسری طریقہ وہ ہے جو ان کی مشہور تصنیف الشففۃ التکبیریۃ میں مرقوم ہے اور موجودہ سنت نسخت میں جو اس کھرائی مسن کا خلاصہ ہے، نہیں ہے۔ اب پہلے ہم ان تصنیف میں سے ہر دو طریقہ روایت کو سند کامل کے ساتھ نقل کرتے ہیں۔

## اسناد اول

أَخْبَرَنَا أَحْدَاثُ الْمُشْتَقِّ، قَالَ حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ مَعَاذَ، قَالَ أَخْبَرَنَا إِبْرَاهِيمُ حَوَانَةَ عَنْ سُلَيْمَانَ، قَالَ حَدَّثَنِي حَبِيبُ ابْنِ ثَابَتٍ عَنْ أَبِي ثَابَتٍ عَنْ أَبِي الطَّفْلِيِّ عَنْ زَيْدِ بْنِ أَرْقَمَ قَالَ لَمَّا وَفَعَ الْمَسْجِدُ مَبْلَغُ اللَّهِ مُحَمَّدُ رَسُولُهُ كَوَافِرُ سَلَامٍ عَنْ جَمِيعِ الْوَرَاءِ وَمَنْزَلٍ عَنْهُمْ خَمِيرٌ، أَمْرَبَدَ فَنَحَّا بَتْ قَعْدَنَ ثَمَّ قَالَ كَانَتْ حَمِيَّةُ ابْنِي فَاجْبَرْتُ وَأَقْبَلْتُ تَارِكًا فِي كِفَافِ الْمُتَلِّيْنَ أَحَدُهُمَا أَكْبَرُ مِنِ الْأُخْرَى كَاتِبُ اللَّهِ وَعَلِيَّهُ أَهْلُ بَيْتِيْ مَا نَظَرْتُ وَأَكَيْفَ مَا خَلَقْتُ فِيهِمَا كَانَتْ نَهَمَّا لِيْتُ يَهْرَقُ حَتَّىْ يَرَدَ عَلَى الْحَوْضِ .. .. ثُمَّ قَالَ أَدَتِ اللَّهُ مُولَّايَ وَأَنَا دَلِيلُ

كُلُّ مُؤْمِنٍ ثَمَّ اتَّهَا خَدْنَ بِيَدِ عَلِيٍّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فَقَالَ مَنْ وَلَيْهِ خَهْنَادِلِيَّةُ  
اللَّهُمَّ وَالَّهُمَّ دَعَاهُتْ عَادَاهُ فَقَلَّتْ لَزِيدُ سَعْتَهُ مِنْ رَسُولِيَّةِ  
اللَّهِ مَتَّلَّتْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ دَانَةً مَا حَكَمَتْ فِي الدِّيَنَاتِ احْدَدَاهُ رَأْيَهُ  
بِعِيْتَهُ وَسَبَعَةً بِأَذْنِيَهُ لَهُ

## اسْنَادُ ثَانٍ

قَدْ رَوَى السَّاقِطُ فِي مُسْنَدِهِ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْمُشَّى عَنْ يَحْيَى بْنِ حَاجَدَ حَدَّى  
أَبِي مَعَاوِيَةِ تَعَظُّتْ لِأَعْمَشَ عَنْ حَبِيبِ بْنِ أَبِي ثَابِتِ عَنْ أَبِي الطَّفْفَلِ  
عَنْ زَيْدِ بْنِ أَبْرَامٍ قَالَ لَتَرَجِعَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ  
جَهَةِ الْوَدَاعِ وَمُنْزَلِ بَغْدَارِيَّهِ، أَمْ بِدِرْجَاتِ فَقَمَنْ تَهْدِيَ قَالَ كَانَتْ تَدْ  
حِيَّكَتْ فَاجْبَتْ أَنَّهُ قَدْ تَرَكَتْ فِي كِبَدِ التَّقْلِيَنِ كَابُّ اللَّهِ وَعِرْقِ اهْلِ  
بَيْتِهِ فَانْظُرْ وَاصْبِحْ تَخْلُفُ فِي هَمَانَاتِهِمَا، ... لَنْ يَتَفَرَّقَ حَاجَى يَرْدَى  
عَلَى الْحَرَضِ، ...، تَهْدِيَ قَالَ اللَّهُ مُوَلَّهُ وَأَنَّهُ لَنْ يَكُنْ مُؤْمِنٌ ثَمَّ احْدَدَ بِيَدِ  
عَلِيٍّ فَقَالَ مَنْ كَنْتَ مِنْهُهُ فَهُنْدَادِلِيَّةُ - اللَّهُمَّ وَالَّهُمَّ دَعَاهُتْ عَادَاهُ  
مَنْ عَادَاهُ فَقَلَّتْ لَزِيدُ سَعْتَهُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ  
مَا حَكَمَتْ فِي الدِّيَنَاتِ احْدَدَاهُ رَأْيَهُ بِعِيْتَهُ وَسَبَعَةً بِأَذْنِيَهُ «قَرْدَ بِهِ  
السَّاقِطُ مِنْ هَذِهِ الْوَجْهِ لَهُ

ہر دو روایات کا حاصل ترجمہ یہ ہے :  
زید بن ارقم رضی اللہ عنہ سکھتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم حجۃ الوداع سے  
وہ اپسی پر جب تا لابخم کے پاس فرکش ہوتے تو درختیا سے کھلاں کی صفائی کا حکم  
صادر فرمایا۔ اس کے بعد حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ مجھے دعوت اُبْل

پہنچنے گی میں اسے قبول کر دوں گا۔ تحقیق میں تمہارے پاس دو محاری چیزیں چھوڑتا ہوں ایک چیز دوسری چیز سے بڑی ہے وہ اللہ کی کتاب ہے اور میری اولاد میری اہمیت میں۔ اس بات کا خیال کرنا کہ میرے بعد ان کے ساتھ کیا معاملہ کرو گے؟ یہ دونوں ایک دوسرے سے جدا نہیں ہوں گے جیسی کہ میرے پاس ہوش پر پیچیں۔ پھر فرمایا اللہ تعالیٰ میرے سردار اور مہربان یہیں اور میں ہر موکن کا دوست ہوں۔ پھر آپ نے حضرت علیؓ کا باخث پکڑ کر فرمایا، جس شخص کا میں دوست ہوں۔ یہ علیؓ اُمُّ الْنَّعْمَانِؓ بھی اُس کے دوست ہیں۔ اے اللہ! جو اس کے ساتھ دوستی رکھے اس کو تو بھی دوست رکھو۔ رکھو اور جو شخص اُس کے ساتھ دشمنی رکھے تو بھی اُس کے ساتھ عداوت رکھو۔

ابوالظفیل کہتے ہیں کہ میں نے زید بن ارقم کو کہا کہ تو نے یہ بات حضور علیہ السلام سے سُنی ہے؟ قوافیٰ نے کہا کہ جو شخص بھی ان درختوں میں حاضر تھا، اُس نے یہ چیز اپنی دو قوی آنکھوں سے دیکھی اور اپنے دونوں کافوں سے سُنی۔ روایات مندرجہ بالا کا حاصل ترجیح ذکر کرنے کے بعد ان کی مختصر تکمیل کے ارشادات پیش خدمت ہیں:-

۱۱

بیلی روایت علامہ نسائی کے ”رسالہ خصائص سیدنا علیؓ“ میں مذکور ہے اس سے پہلے دونام احمد بن نشقی اور اُس کا شیخ یعنی بن معاذ، مطبع والوں کی طرف سے غلط چھپ گئے ہیں اور رجال کی کتابیں (جو متداول ہیں)، انہیں ان کا کہیں سُراغ نہیں ملتا۔ بڑی تلاش کی گئی ہے۔ پھر شیعہ رجال بھی دیکھ گئے ہیں۔ دیاں بھی یہ دونوں نام لاپتہ ہیں۔ اس کے بعد خصائص کے دیگر متون کی طرف رجوع کیا گیا تو معلوم ہوتا کہ کاتب و طالب کی مہربانی سے یہ ہر دونام غلط طبع ہوتے ہیں۔ احمد بن المتنؓ کی جگہ محمد بن المتنؓ صحیح نام ہے اور عیین بن معاذؓ کی بجائے یعنی بن حادث درست نام ہے۔ علامہ نسائی نے خصائص بنی میں صحت دیا ہے کا بالکل التزام نہیں کیا۔ بہت سی ضعفیت روایات بھی اس میں آگئی ہیں اور ہم بالوضع اور متمہم بالتشیع اور کئی قسم کے مجرد حروف رواۃ سے اس کی روایات مددان

میں اور دوسری روایت حافظ ابن کثیر عراقی الدین نے البدایہ والتهابیہ - جلد پنجم ص ۲۰۹ میں نسائی کی السنن الکبریٰ سے نقل کی ہے اور فرمایا کہ تغیر و بد الشاف مث هذہ انجام مطلب یہ ہے کہ روایت پڑا کو اس طریقہ سے ذکر کرنے میں فاضل نسائی متغیر ہیں - اس طریقہ میں اور محدثین اس کے شریک نہیں ہیں - امام ترمذی نے روایت تلقین کو غریب کے لقب سے یاد کیا ہے جیسا کہ عقریب گذر اسے اور ابو موسیٰ مدینی نے اس کو غریب چنانے سے تعبیر کیا ہے جیسا کہ عقریب اپنے مقام پر آرہا ہے اور حافظ ابن تیمیہ نے بھی عترت اکھلیتیت والی روایت کو صنیف اور غیر صحیح کہا ہے جیسا کہ ترمذی کی روایت کے آخر میں واضح طور پر لکھا گیا ہے

## ۲

نیز واضح ہو کہ السنن الکبریٰ کی روایت کو صاحب فلک الجہاۃ، اور صاحب عبطات دیگر بہاؤں کے مجتہدین نے نہیں ذکر کیا - ہم نے اپنی تلاش کے موافق، اس کی جستجو کر کے، اس کو پیش کر دیا ہے - قصد یہ ہے کہ اس نوع کی روایات جس قدر مل سکتی ہیں، وہ سب میکا کرو دی جائیں تاکہ صحیح و سقیم و ضعیف و قوی کا درست اندازہ ہو سکے اور اس کا صحیح محل قائم اور متبیں ہو سکے۔

## ۳

یہ ہر دو روایات مندرجہ بالا در اصل ایک ہی روایت ہے - اسناد میں صرف ایک رادی کا ذریعہ ہے اس طرح کو خصائص میں بھی بن حماد کا شیخ ابو عوانہ ہے اور سنن میں بھی بن حماد کا شیخ ابو معاویہ ہے - باقی تمام اسناد ایک جیسا ہے اور متن بھی یہ دو اسناد میں سے پہلی سنن کے متعلق ہم کوئی کلام نہیں کرتے - البته ابو معاویہ کے متعلق ذرا سخت الفاظ پاتے جاتے ہیں، ان کو سامنے لا دینا ٹھیک ہے - ذہبی نے میران الاعتدال ص ۲۸۳ جلد سوم میں ابو معاویہ کے حق میں لکھا ہے کہ :

وَقَدْ اشْتَهَرَ عَنْهُ الْعَلَوْعَلَى التَّشِيعِ لِيَنِي عَالِيٌ شِيعَةٌ هَذِهُ أَنَّ كَا غَنْوَفِي الْيَشِيعِ شَهِرُهَا

(۳۱)

واضح رہے کہ نسائی کی یہ روایات صحیح مسلم اور اُس کے ساتھ جمع کردہ روایات (یعنی مسند احمد کی روایت، ششم اور دارمی کی روایت) سے کم درجہ رکھتی ہیں۔ مسلم اور اس کے ساتھ والی دو فوں روایات میں صحت کے شرائیط کا تھا، پائے جاتے ہیں اور یہاں وہ موجود نہیں ہیں۔ البتہ ان کو ہم ہر سہ روایت مذکورہ کے بعد کا درجہ دے سکتے ہیں۔ اب ہم ہر دو روایات نسائی کے متن روایت کے متعلق گزارش کرتے ہیں:

روایت نسائی کے دو حصے ہیں۔ روایت کا پہلا حصہ عترت و اہلیت کے وُجُوبِ اطاعت اور وُجُوبِ تکمیل کے لئے پیش کرتے ہیں۔ یہ حصہ حتیٰ میزدھ علی الحرف تک ختم ہو جاتا ہے۔ پھر دوسرا دلہ مولایہ و انا دلت خکل مومیں انج کو، علی المترضیؒ کی خلافت بالفضل کی خاطر تجویز کیا کرتے ہیں۔ یہ آخر روایت تک چلا گیا ہے مختصر یہ ہے کہ ان ہر دو دعاویٰ پر روایت مسند درجہ بالا کو دلیل صریح کے درجہ میں رکھا جاتا ہے۔ اب متن میں غور کر دیا جائے کہ اس سے مذکورہ دعاویٰ کا اثبات و استنباط کہاں تک درست ہے؟

اولاً: روایت مسند درج کے پہلے حصہ میں یہ نظرِ انصاف تدبیر کیا جائے، اس میں کہیں ایسے الفاظ موجود ہیں جن سے مسند و وجوبِ اطاعت ثابت ہوتا ہو۔ مثلاً یہاں عترت و اہل بیت کے احوال و اعمال کو عمل درآمد کے لئے اخذ کرنے کا حکم دیا گیا ہو۔

۲۔ یا ان کے ساتھ تکمیل کا فرمان جاری کیا گیا ہو۔

۳۔ یا متن روایت کے کسی لفظ سے ان کی اطاعت کا لزوم معلوم ہوتا ہو۔ یہ یا یوں ارشاد فرمایا گیا ہو کہ اگر ان کا فرعان مانو گے تو ہرگز مگر اہم نہ ہو گے وغیرہ۔

بہ کیف اس نوعیت کا کوئی حکم یاں موجود نہیں ہے۔ پس یہ دلیل دوستوں کے اثبات  
درستی کے لئے ہرگز مصیہ نہیں یعنی تصریب تمام نہاد۔ اس حصہ میں صرف کتاب اللہ  
کی اہمیت بیان کی گئی ہے اور اہل بیت کے ساتھ جوں معاملہ کے متعلق توجہ دلالی  
تھی ہے اور یہ واضح کیا ہے کہ قرآن مجید میں اہل بیت ہمیشہ ہمیشہ مذکور ہوں گے  
اور اُن کا یہ مستقل نشان بیان کیا کہ قرآن مجید کا ساتھ یہ لوگ دائمًا ہمچوڑیں گے،  
اُن کی کچھ نہ کچھ تقدیم مذکور قرآن سے والبہ رہے گی۔

شانیاً۔ روایت اپنے کے حصہ تاثیٰ کی طرف رجوع فرمائیجے جس کو حضرت  
علیٰ المرتضیٰ کی خلافت بلافضل کے لئے واضح ثبوت فتوار دیا جاتا ہے۔ اُن کے نہیک  
یہ دلیل اس دعویٰ کے اثبات کے لئے رویہ روشن سے بھی زیادہ درخشنده ہے۔

تمام عجت کا دار و مدار یہاں لفظ دلی اور مولف پر ہے۔ اُن کے نزدیک  
یہ الفاظ یہاں خلیفہ بلافضل کے معنی میں مستعمل ہیں اور حضور نبی حکیم صلی اللہ علیہ وسلم نے  
حضرت علیٰ فتنہ کا باعثہ پکڑ کر فرمایا ہے کہ جس کا میں موٹی یا ولی ہوں، اُن کے علیٰ بھی  
موٹی اور ولی ہیں۔ فلہر اس روایت سے ثابت ہوا کہ علیٰ المرتضیٰ تمام سلفاؤں  
کے لئے خلیفہ بلافضل ہیں۔

## الجواب

یہاں چند چیزیں قابل توجہ ہیں:

۱۔ اہل السنۃ میں سے بہت سے اکابر علماء جیسے امام بخاری۔ اُن ابی حاتم رازیؒ  
ابی یحییٰ الحرسیؒ۔ اُن ابی داؤدؒ۔ اُن حرنمؒ وغیرہمؒ کو غیرہم کے واقعہ کی تفصیلات،  
اً مشلاً علیٰ المرتضیٰ کا باعثہ پکڑنا اور فرمانا کہ جس کا میں مولا ہوں، علیٰ بھی اُس کے مولا  
ہیں وغیرہمؒ کی صحت میں کلام ہے۔ اس بنا پر کہ جن صحیح اسانید کے ساتھ یہ واقعہ مقتول  
ہے مشلاً صحیح مسلم وغیرہ میں ہے وہاں یہ تفاصیل مذکور ہیں ہیں متفقہ ہیں اور جہاں  
اس نوعیت کی تفصیلات دستیاب ہوتی ہیں، وہاں کے بیشتر طرق متكلم فیہ اور قابل تقدیر

ہیں صحیت روایت کے معیار پر نہیں اتر بستے۔ فلہنڈا یہ روایت و لایت عند العلام۔ قابل بحث بن گئی ہے۔ بہت سے علماء اس کی عدم صحیت کی طرف ہیں جس طرح اُپر اُن میں سے بعض کا ذکر کیا ہے اور بعض حضرات اس کے بیچ ہونے کے قائل میں اور جو اکابر روایت ہنا کو درست تسلیم کرتے ہیں، ان کے نزدیک بھی روایت کا معنی اور معنی وہی معتبر ہے جو غفریب ہم پیش کر رہے ہیں لیکن اس موقع پر دوستی و محبت بیان کرنا مقصود تھا، خلافت بلافضل ہرگز مراد نہیں تھی اور خلافت کے متعلق کوئی تذکرہ ویاں جاری نہیں تھا۔

(۲)، دوسری عرض یہ ہے کہ اگر مسامی کی روایات بالا کے متن پر عوْز کیا جاتے تو یہ معلوم کرنا مقصود ہے کہ یہاں لفظ موتٰ اور حلت کا کون سا معنی درست ہے؟ اب علم جانتے ہیں کہ موتٰ کے محدود معانی الحنت عربی میں پائے جاتے ہیں۔ چنانچہ ابن اثیر حزیری نے اپنی کتاب "النهاۃ" جو لفظ حديث میں مشہور ہے میں لفظ موتٰ کے "سلسلہ عدم معانی درج کئے ہیں اور المفہُد" میں بیشک مکتب معاوی فلکھے ہیں مگر ان تمام معانی میں لفظ موتٰ کا معنی خلیفہ بلافضل بھیں بھی دستیاب نہیں۔

اُب رہا یہ سوال کہ موتٰ کے اتنے کثیر معانی میں جب بلافضل خلیفہ کا مفہوم نہیں پایا گی تو ان معانی میں سے کون سا معنی یہاں روایت ہنا میں درست ہو گا تو اس اشکال کا حل خود اس روایت نے کر دیا ہے اس طرح کہ متن حکمت مولڈہ فتحیۃ مکلاہ کے مقتضاً بعد اس روایت میں یہ الفاظ موجود ہیں اللہ تعالیٰ وال مکت و ال مکاد و مکت عاداہ میتی ملے اللہ! جو علی خڑک ساتھ دوستی رکھے تو اُس کے ساتھ دوستی رکھے! اُد جو علی خڑک ساتھ دشمنی رکھے تو بھی اُس کے ساتھ عداوت رکھے! ان کلمات میں موالۃ ایک دوسرے سے دوستی رکھنا اور معاداۃ ایک دوسرے سے دشمنی رکھنا ہر دو کو ایک دوسرے کے مقابلہ میں ذکر کیا گیا ہے، ان کا پر تعابی ذکر کیا جانا یہ خود اس بتا کا واضح تریسی ہے کہ اس مقام میں موتٰ اور ولی دوستی و محبت کے معنی میں ہی متعلق ہے کوئی دوسرے معنی خلیفہ بلافضل یہاں مراد نہیں ہے ورنہ یہ جملہ اللہ تعالیٰ وال مکت و ال مکاد و مکت

عاداد ماقبل کے ساتھ ہے جوڑ ہو کر رہ جائے گا۔ ایک مادہ ولی کے ایک بی ریاست میں دو معنی متناہی قائم ہوتے کی وجہ سے معنی تشتت ہونا ہو گا جو بلاعث کلام کے منافی ہے۔

۳

جب روایت ہذا کے الفاظ کے اعتبار سے مولیٰ کامنی درست و محب متعین ہو گی تو اس غور فرمائی کے دلیل اشیاء خلافتِ بلافضل کے لئے کہاں تک مثبت ہو سکتی ہے اور جو دلیل اپنے دعویٰ کو ثابت نہ کر سکے وہ تقریبِ تمام نہیں ہے دعویٰ قریر ہے کہ علیٰ الْمُرْتَضَى تیوت کے بلافضل خلیفہ ہیں اور اس دعویٰ کے اشیاء کے لیے بوجنت اور دلیل پیش کی ہے اس میں وارد ہے کہ جس شخص کا بھی وہ مستدار ہے علیٰ بھی اسی کا درستدار ہے۔ لے اللہ! بخشش علیٰ کے ساتھ محبت رکھے تو اس کے ساتھ محبت رکھ جو علیٰ کے ساتھ دشمنی رکھے تو اس کے ساتھ دشمنی رکھ!

آپ ہی الفاظ فرمائیں کیا ایسی دلیل سے دعویٰ مذکور شابت ہو سکتا ہے جس میں خلافتِ بلافضل کے لئے ایک مکمل بھی وارد نہیں ہے۔ شافعی کی روایات کا خلاصہ یہ ہوا کہ روایات ہذا اگر صحیح ہیں تو مدعیانِ حبِ الجیبیت کے لئے مفید نہیں اور مسلم اہل السنۃ کے لئے مضر نہیں کیونکہ روایت ہذا کو صحیح تسلیم کرنے کی صورت میں یہاں صرف فضیلتِ مرتضوی ثابت ہوتی ہے، اس کے ہم قائلِ دمختوف ہیں۔ خلافتِ بلافضل نہیں ثابت ہوتی جس سے اُن کا مدعاع پورا ہو سکتا۔

تحقیقی کے شایق اہل علم کی آگاہی کے لئے لکھا جاتا ہے کہ میر حامد حسین صفت تنبیہ ہجۃ مجتہد شیعی مکھنی نے جس طرح روایتِ شفیقین پر دھنیم جلدی عیقاتِ الائما کی مرتب کی ہیں اور اپنے زعم میں اس کو متواری ثابت کرنے کے لئے تمام ترقیات بے فائدہ صرف کر دی ہے، تھیک اسی طرح میر صاحب نے روایتِ "ولایت" میں گفت مولوہ المکا کو بھی لفظاً دمعنی متواری ثابت کرنے کی خاطر اپنی کتاب عیقاتِ الائقوار کی کلائ جلدی مدون کر دی ہیں اور اپنی جانب سے انہوں نے اس

مقصد پر اپنی چوٹی کا زور لگایا ہے۔ لیکن مدارج کو اللہ تعالیٰ نے ان چیزوں کے جواب کی بی توفیق عطا فرمائی ہے۔ چنانچہ حضرت مولانا تھاتوی مرحوم نے اپنی تصنیف بیان القرآن پارہ ششم آیت یا ایقہا الرسول بلغ ما انزل اليک کے عراضی مسٹر پر تصحیح الاغلاط متنقہ جلد سوم مطبوعہ مجبانی دہلی میں اس روایت ”ولایت“ ر من کنت مولادہ فعلی مولادہ کی عربی عیارت میں طویل بحث کی ہے جس میں اس روایت کے تمام طرق و اسانید جمع کر کے محققانہ تقدیم فرمائی ہے دہان صاحب عیارات کی تمام مساعی کو خوب رکھ دیا ہے۔ ہم تحقیق کے طیکار لوگوں سے گزارش کریں گے اگر اس روایت کی کاحد تحقیق دیکھنی مطلوب ہو تو اس مقام سے ضرور فارہ اٹھائیں۔ دہان بڑے بڑے عجیب علیٰ الکھاف حاصل ہوں گے۔ اور شیعی استدلال کی پوری تحقیقت بھی واضح ہو جائے گی۔

## اسناد ابی یعلیٰ احمد بن علی بن المثنی التیمی الموصلی

### متوفی ۳۰۰ھ

”حدثنا بشر بن ولید ثنا محمد بن خلدة عن الاعمش عن عطية“

بن سعد عن أبي سعيد الخدري ان النبي صلی اللہ علیہ وسلم

قال انی او شک ان ادھی فاجیب و انی تاریخ فیکم التقلین کتاب اللہ

جبل محمد و دین السماء والارض و عتری اهل بیتی و ان اللطیف الجیر

اخیری الہمائل یغترقا حتی یرد اعلیٰ العوض فانظر و رابعا

”خلفون فیهمَا“ (اسناد ابی یعلیٰ الموصلی ۴۲ قلم کتب خانہ سعیدیہ حیدر آباد دکن)

واضح ہو کہ ابو یعلیٰ موصلی کا یہ اسناد را دراتے رہا تھے میں سے ہے۔ بڑی جستجو کے بعد حیدر آباد

دکن کے کتب خانہ سعیدیہ میں ملا ہے۔ وہاں کے ثقہ اور معتمد علیٰ مشور ایل علم مولانا ابو لونا

افغانی مدیر لجنت احیاء معارف الغایب دکن کے ذریعے یہ روایت منکانی گئی ہے جو ملقط و

لبعینہ یہاں مندرج ہے۔ اس کے اسناد کی طرف توجہ کی گئی تو معلوم ہوا کہ اس سند میں

بعض بزرگ ایسے تشریف رکھتے ہیں جن کی وجہ سے سند ساقط الاعتبار ہو چکی ہے۔ یہ

صاحب عطیہ بن سعد عوفی کوئی ہیں۔ یہ ضعیف الحدیث ہے۔ کیثر المحتالا ہے مشورہ میں ہے۔ رجس سے روایت لیتا ہے اس کا اصلی نام واضح نہیں کرتا۔ اس کے ساتھ ساتھ اس کا ”شیعانِ کوفہ“ بیں شمار ہے اور ”رسوی“ کا عنده نہ ماند ہے۔ محمد بن سائب البکی رجہ مشور کتاب ہے، اس شخص نے جملی روایات کا ہست بڑا ذخیرہ ابو عیینہ کیتی تجویز کر کے، اُمتت میں پھیلایا ہے۔ تہذیب التہذیب و میرزان الاعتدال ذہبی وغیرہ میں ان استاد و شاگرد مولوں کے حالات ملاحظہ فرمائکر تسلی کر لی جائے۔ اندریں حالات ان کی مردیات کو قبول کر لینا قواعد اہل استاذ کے باصل یہ عکس ہے۔

نیز اگر ہم اس روایت کو علی بیبل الفرض صحیح تسلیم کر لیں تو بھی دوستوں کا معنی مطلوب اس سے حاصل نہیں ہو سکتا۔ اس لیے کہ روایت ہنماں کوئی ایسا لفظ موجود نہیں ہے جس سے اہل بیت و عزت کی وجوہ اطاعت ثابت ہوتی ہوئی ہو۔

- ۱۔ نہ اس متن مندرجہ بالا میں تسلیک کا حکم دیا گیا ہے۔
- ۲۔ نہ اس میں یہ حکم ہو رہا ہے کہ عزت کا قول و فعل قبول نہ کرو گے تو گراہ ہو جادے۔
- ۳۔ نہ ہبی یہاں خلافت کا مسئلہ بیان ہو رہا ہے۔

البته یہاں کتاب اللہ کی اہمیت ایک تسلیل کے ساتھ نہ کور ہے اور ختنق اہل بیت کی روایت رکھنے کی ترغیب مندرج ہے اور یہ میں

اسی طرح مندرجہ بیبل جلد اول تحت مُنتدات ابی سیدالحمدی میں ثقین کی ایک اور روایت بعینہ اسی نوع کی مُنتقال ہے وہ بھی عطیہ عوفی رعن عین سیدالحمدی، کی وجہ سے بجود و مقدوح ہے۔ اہل علم کی تسلی کے لیے یہ وضاحت کردی گئی ہے۔

اسناد محمد بن جریر طبری۔ المتفق ۳۱۰ھ

(بِحُكْمِ الْكَرَذَانِ الْعَمَالِ - جلد اول)

..... عن محمد بن عمر بن علی عزت ابیه عن ابی طالب قال

ان النبي صلی اللہ علیہ وسلم حضر الشیعۃ بخم فحضر خ

اَخْذَا بِيَدِ عَلِيٍّ فَقَالَ يَا اَيُّهَا النَّاسُ اَسْتَمْ تَشَهِّدُونَ اَنَّ اللَّهَ رَبُّكُمْ  
قَالَ الْمُتَشَهِّدُونَ اَنَّ اللَّهَ وَرَسُولُهُ اُولَى بِكُمْ مِنْ  
الْفَسَدِ وَانَّ اللَّهَ وَرَسُولُهُ مَوْلَاهُمْ كُمْ قَالَ مَنْ كَنْتَ مَوْلَاهُ  
فَعَلَى مَوْلَاهِ اَنِّي قَدْ تَرَكْتُ فِيْكُمْ مَا اَنْ اَخْذَ تَمَّ لِنْ تَضَلُّوا بَعْدِي  
كِتَابُ اللَّهِ يَا يَدِيْكُمْ وَاهْلَ بَيْتِيْ -

دَرْكُ الْعَالَمِ جَلْدُ اُولٌ ص: ٦٦٦ طبع اول تختی کلام

\_\_\_\_\_ : ترجمہ روایت ہذا :

یعنی نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم خم کے پاس درختوں میں تشریف لائے۔ و قیام فرمایا، پھر  
علی کا ہاتھ پکڑے داپنی قیام کاہستے، باہر تشریف لائے کفر فرمایا کہ اے وگو؟ کیا تم اس بات کی  
گواہی نہیں دیتے کہ اللہ تما را رب ہے۔ وگوں نے عزم کیا جی ہاں ہم گواہی دیتے ہیں۔  
چھر حضرت نے ارشاد فرمایا، کیا تم اس بات کی گواہی نہیں دیتے کہ اللہ اور اس کا رسول  
تمہارے فضوں سے بھی تمہارے ساتھ زیادہ حق رکھتے ہیں۔ اور اللہ اور رسول تمہارے مولا  
ہیں۔ وگوں نے کہا جی ہاں صحیح ہے چھر فرمایا جس کا مولا ہیں ہوں اس کے علی مولا ہیں۔  
تحقیق میں تم میں ایسی چیز کو چھوڑ رہا ہوں کہ اگر اس کو پکڑو گے میرے بعد ہرگز گمراہ نہ ہو گے  
وہ اللہ کی کتاب ہے تمہارے ہاتھوں میں اور میرے اہل بیت میں ہے۔

واضح ہو کہ اس روایت مندرجہ بالا کی کامل سند تلاش کے باوجود کہیں سے دستیاب  
نہیں ہو سکی جیس کا ہمیں ازحد افسوس ہے۔ ممکن ہے طبی کی کتاب تذییب الائتار میں یہ  
مکمل سند مل سکے۔ ہم کو اس کا نہیں کہیں سے دستیاب نہیں ہے۔ چھر تم نے یہ تلاش کی  
ہے کہ یہ روایت حضرت علیؑ کے پرستے محمد بن عمر بن علی کے واسطے سے جن جن محدثین رحماب  
تحقیق، نے روایت کی ہے ان کے ہاں سند روایت نہاکس طرح پایا گیا ہے، اس جتو  
کے ذریعے یہ بات ثابت ہوئی ہے کہ محمد بن عمر بن علی سے روایت کرنے والا راوی اس  
جلگہ کثیر بن زید سے ہے جو بلا واسطہ محمد بن عمر نذکور سے راوی ہے۔ اب کثیر بن زید تک سند رہتا  
واحد ہے۔ اس سے پچھے اس تادہ میں اختلاف شروع ہوتا ہے۔ یہ چیز ہم کو محمد بن جریر

طبری کے ہم زماں اور قریب زماں والے لوگوں کے اسانید میں دستیاب ہو گئی ہے۔ ایک تو  
محمدث اسحق بن راہبیہ کے مندی میں روایت ہے اسی اسناد کے ساتھ میر ہو گئی ہے۔

دوسرا ابو جعفر امام طہاری کی حکیم الائٹار جلد دوم ص ۳۰۷ میں بھی یہی روایت ہے اسی  
asnاد کے ساتھ ہے کہ اور الفاظ روایت بعینہ این جبریر طبری والے ہیں۔ فلمذہ ان قرآن سے  
یہ بات پایہ ثبوت تک پہنچتی ہے کہ محمد بن عرب بن علی کے تحت کثیر بن زید رادی ہے اور کثیر بن علی کے  
حق میں مندرجہ ذیل الفاظ جرح علماء رجال نے درج کیے ہیں۔

ضعیف غلیلیں۔ لیس بتوی لا بیتچ بنتلہ۔ لیتھی یہ شخص کیشون زید محمدیں کے  
زندگی ضعیف ہے۔ توئی نہیں، اس میں ضعف ہے یہ کچھ بھی نہیں ہے جو چیزیں نقل کرے دو  
قابل جھٹ و دلیل نہیں ہے۔ اسی طرح جامس سیفی سیوطی کی شرح فیض القدر میں عبدالرؤف منادی  
نے اس کثیر کو مجدد قارڈے دیا ہے (ملاحظہ ہو فیض القدر ص ۳۸۶ ج ۲۶) تحت حد پشت  
لائیں کو اسی طرح جامس سیفی سیوطی کی شرح فیض القدر میں عبدالرؤف منادی  
حوالہ بات کے ساتھ لکھ دیئے ہیں، رجوع کر لیا جائے۔

اب نقادہ الجرح مقدم ملی العقیدی اس کثیر کی اگرچہ بعض حضرات توثیق بھی نقل کریں تو  
لائق اثبات نہ ہوگی۔ اور یہ روایت درجہ صحبت کو نہ پہنچ سکے گی۔ مquam استدلال میں صحیح نہ ات  
صحیح نہ کے ساتھ مطلوب ہے۔

## روایت شیعین مُندابی عوانۃ یعقوب بن اسحق بن ایراہیم الاسفریینی

المتوفی ۱۳۱۶ھ

طبقات الانوار میں درج ہے کہ محمود الشجاعی قادری در صراط السنوی "گفت  
و اخرج ابو عوانۃ عن ابی الطفیل عن زید بن ارقم رضی اللہ عنہ  
قال دعا رجع رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم من حجۃ الوداع و نزل  
عذیز نعم فضمن ثم قال کافی قدھیت فاجت اتی قد ترکت فیکم  
الشیعین کتاب اللہ و عتری اہل بیت فانظر واکیف علقوفی فیہا

فانه مالا يفترقا حتى يربى على الحوض ثم قال ان الله مولاي واما  
ولي كل مومن ثم اخذ بيده على يده فقال من كثت موالا دفعلي مولاه <sup>الله</sup>  
(عيقات ح 141)، اس کے متعلق چند صور و نشات پیش کی جاتی ہیں :

(13)

منہ ابی عوانتہ کا مکمل اسناد کامل کتاب نہ دستیاب ہونے کی وجہ سے میرینہں ہر سکا۔ کتاب  
منہ ابی عوانتہ کے صرف دو جلد ایڈیشن دارہ المعارف دکن میں طبع ہوئے ہیں، وہ ہمارے سامنے  
بیس ان میں یہ روایت نہیں مل سکی۔ مزید کتاب کے غنیمہ مطبوعہ اجزا، طبع کے بعد ہی میرا کئے ہیں۔

१८१

متن کے اقتبار سے یہ مدنظر ہے جو ملائمہ نسائی سے السن اکبری النسائی میں روی ہے اور البدایر لابن کیہر کے حوالہ سے ہم قبل ازیں نقل کر چکے ہیں یعنی میر شدہ اسناد کے ساتھ اس کو نقل کیا گیا ہے۔ متن کے اقتبار سے اس کی تمام متعلق بحث وہاں نسائی کی روایات کے تحت مندرج ہے۔ ملاحظہ فرمائی جائے۔ افادہ کرنے کی حاجت نہیں ہے۔

# اساند مشكل الآثار رامام الوجعنة را احمد بن محمد بن مت المصرى الطحاوى

(متوفى ٣٢١ھ)

حدثنا ابراهيم بن مرتوق ثنا ابو عاصر العقدى ثنا يدين يدين كثير عن محمد بن عيسى بن على عن ابيه عن على ان النبي صلى الله عليه وسلم حضر الشجر بجنة فخرج احد ابيه على فقال يا ايها الناس استم ثم ثمدون ان الله ربكم قالوا بلى قال المستم ثم ثمدون ان الله ورجله اولى يكمل من الفكم وان الله ورسوله مولاكم قالوا بلى قال من كت مولاه فعل مولاه ان قد تركت فيكم عالى اخذتم من تشنى بعد كتاب الله بایديکم واهل بيته" (١)

(مشكل الآثار رامام الوجعنة را احمد بن مت المصرى الطحاوى مصہ، جلد ۲ طبع دائرۃ المعارف کن)

روایت ہذا کا ترجمہ ابن جریر طبری کی روایت کے تحت گزینچا ہے، اس سے دوبارہ درج کی حاجت نیس ہے۔ البتہ اس اسناد کے متعلق ذیل میں مندرجہ گزارشات لائی توجیہ ہیں۔

(۱)

یہ حوالہ ہمارے دوستوں میں سے صاحب فکر الحجۃ و صاحب عجیبات وغیرہ کسی حصہ نے ذکر نہیں کیا ہے نہ اپنی تلاش سے اس کو حاصل کر کے پیش خدمت کر دیا ہے اگر قبیلت کے لائق ہو تو اس کو قبول کیا جائے درز نہیں۔

(۲)

مندرجہ بالا سند کی اسناد الرجال سے تحقیق کی گئی ہے۔ اس سند میں ایک شخص یزید بن کثیر تشریف ڈالا ہے۔ یہ حضرت بالکل مجہول الذات و مجہول الحال ہے۔ رجال و طیقات کی مندرجہ ذیل کتب میں تا حال اس کا کہیں ساری خوبیں مل سکا۔ بری کوشش کے باوجود ہم اس نام کی تلاش میں ناکام رہے ہیں۔ تقریب التذییب۔ تہذیب التہذیب۔ سان الیزان۔ تاریخ صیریام خارجی۔ تاریخ صیریام خارجی۔ کتاب الجرح والتعديل لابن ابی حاتم رازی۔ طبیعت ابن سعد علیہ السلام الابیار

اصفہانی۔ اخبار اصفہان لایی نہیں۔ تاریخ جرج چان کیہی۔ تاریخ بیگماد خلیب بندادی۔ تذکرہ الحکاۃ فیہی۔ میزان الاعمال ذہبی۔ تذہبیت الحکاۃ خزرجی۔ تمجیل المعقولة ابن جرج۔ تاریخ ابن حکاں وغیرہ وغیرہ کی کافی درج گردانی کی گئی ہے۔ مگر یہ بزرگ تا حال مخفی ہی ہیں۔

(۳۱)

اہل علم کی آگاہی کے بیہودہ کیا جاتا ہے کہ یہ یہ دین کیش شیخہ رجال میں بھی منتقل ہے۔ مذریہ ذیل کتب اس نام کی تلوش کی خاطر اپنے اپنے مقام میں دیکھی گئی ہیں یہ حضرت روپوش بھی ہیں کہیں دکھانی نہیں دیتے۔ رجھال کشی۔ رجھال نجاشی۔ رجھال تفرشی۔ رجھال تلقافی۔ رجھال ابن ملی رشیتی المصال، رجھال حلی۔ جامی الرؤیاۃ اردویلی مخصوص المصال فی تحقیق احوال الرجال و محدثات الجیات فوادراری قخصوص المصال تحقیقہ الایجادیب شیخ عیاس قی۔ تمتہ المنشی شیخ عیاس قی۔ احسن الارادی بیت فی تراجم الشیخ۔ میاسن الامونینین طورتی۔ ان چار دوہ کتب تراجم و رجال میں کہیں اسیں کا دیدار فصیب نہیں ہو سکا۔

ان گزارشات کے بعد منصف مراجح حضرات خود ہی فیصلہ فرمائے گئے ہیں کہ کیا ایسی روایت قابل قبل ہو سکتی ہے جن کے روایہ متداول کتابوں میں لاپتہ و مفقود الحجہ ہوں۔

(۳۲)

اس سند کے متعلق آخر ہیں ایک رائے پیش کی جاتی ہے اگر پسند خاطر ہو تو قبل کریں جائے ورنہ چھوڑ دی جائے۔ وہ یہ ہے اس ادالہالیں زیدین کیش کے نام میں روایہ کی طرف سے یا تلقیبی کی جانب سے قلب واقع ہو گیا ہے۔ اصل نام کیش بن زید درست ہے یہاں قیع ہب کو دوسرے قرآن کے ذریعہ حکوم کیا گیا ہے۔ ایک تو منیا الحنی بن راہب یہ کی سند میں داہی روایت التقیین ہیں، محدثون علی کا شاگرد کیش بن زید ہے۔

استاد بھی واحد ہے۔ روایت بھی یہی ہے۔ دوسرے احوال کتب رجال میں محدثون عربی علی کے شاگردوں کی فرست شمار ہوتی ہے وہاں اس کے شاگردوں میں کیش بن زید بھی ملکہ۔ زیدین کیش کو رہنیں ہے۔ اور اس کیش بن زید کے متعلق استاد الحنی بن راہب یہ کی روایت کے تحت مفصل کلام گز جکا ہے۔ وہاں ملاحظہ فرمایا جائے۔ شیخ حسیب مجدد ہے۔ روایت میں

خطا کرنے والا ہے۔ لہذا اس کی روایت درج صحبت کو تسلیم پہنچ سکتی۔

## اسناد لغوی (متوفی ۷۳۱ھ)

عیقات الانوار حملہ اول ص ۲۱۴ میں ابوالقاسم لغوی کی مندرجہ ذیل روایت مذکور ہے۔ اور کتاب فائدۃ اسٹین گھوی میں سے یہ روایت صاحب عیقات نے نقل کی ہے۔

"اَبْيَانُ اَبْوَا الْقَاسِمِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ عَبْدِ الرَّزِّيزِ لِغَوِيِّ اَبْيَانَ اَسْتِرِينَ

الولید الکندی ابی ناہمین بن طلحہ عن الداعمش عن عطیہ عن  
ابی سعید الحدیری عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم قال افی ادشک ان  
ادعی فاجیب والی تارک فیکم الشعین کتاب اللہ عز وجل جبل  
محمد و من السماء الى الدار و عترف اهل بیتی و ان اللطیف الجیر  
اخیر فی انھالن یتعرقا حتى یرحا على الحوض فانظروا میا تختلفون  
فیھما۔" (عیقات الانوار ص ۲۱۴ اور بحوار فائدۃ اسٹین گھوی)

اس روایت کا اصل ماقذہ ترکیب فائدۃ اسٹین گھوی ہے جو ہم کو تا حال میرنیں ہو سکی۔  
اللہ اعلم کس پا یہ کی کتاب ہے۔ موافق و میزیر روایت اس میں بھی گئی ہیں یا طب دیا بس کا  
مجموعہ ہے۔ تاہم اس اسناد میرٹہ و مندرجہ بالا میں غور و فکر سے ثابت ہوا ہے کہ اس کی  
نہیں علیہین سعد عوی کوئی تشریف فرمائے۔ یہ بزرگ کثیر المخلص ہے صنیع الحدیث ہے اور  
مشور شیر ہے، عجیب قسم کا مدرس ہے۔ اپنے شیخ محمد بن انساب کلی سے روایات نقل کر کے  
ایرسی کے نام سے وگوں میں پھیلائا تھا۔ اس کی پوری اور ضروری تشریح یہم طبعات ابن سعد کی  
نہ کے تحت درج کر پکے ہیں تفصیل وہاں ملاحظہ کری جائے اور شیعوں کے ہاں یہ شخص اصحاب  
محمد یا اقویٰں شاکر کیا جاتا ہے۔ یا من الرؤاۃ اور رجال المقاومی نے اس چیز کی خوب وضاحت کر دی  
ہے۔ لہذا یہ روایت تقابلی تسلیم نہ متصور ہو گی۔

صد حب عیقات نے آگے چل کر ۲۹۷ھ میں ابو طاہر محمد بن عبد الرحمن المخلص النبی  
نبیہم کی ایک روایت مستقل درج کی ہے۔ ناظرین کام کی خدمت میں یہ عرض کرنا ہے کہ

وہ کوئی الگ اسناد کے ساتھ علیحدہ روایت نہیں ہے۔ وہ روایت یعنی کتاب فرمادا مسلمین میں یہیں ایسا عالم نبھوی مذکور کی سند مندرجہ بالا کے ساتھ مروی ہے جس میں عطیہ عوفی و فیروزگل موجود ہیں۔

فلمذہ ابوالاطا ہر محمد بن عبد الرحمن المخنس الذیسی کی روایت کی خاطر الگ بحث کی حاجت نہیں مخصوص و ذیکر کی روایت عینتات الانوار س-۱۹ جلد اول پر آپ ملا خطر فرمائے ہیں۔ بیر صاحب نے المخنس ذیکر الگ اسناد تمام گر کے کثرت اساتید و کھانے کی بے جا کاوشش کی ہے جا کاوشش کی ہے۔ ظاہر ہے کہ یہ کتاب شیعہ بناء کی کوشش کی جاہر ہے۔ جیش تفہامات میں انہوں نے یہی روشن اختیار کر کی ہے۔

Www.Ahlehaq.Com

## روایت تقلیلیں کے تہمتگانہ (آٹھ عدد) اساتید

از احمد بن محمد بن سعید الکوفی المعرف بابن عقد کتیۃ ابوالعباس (متوفی ۲۳۶ھ)  
 واضح ہو کہ صاحب عبقات الانوار میر حامد حسین لکھنؤی نے عبقات ص ۱۵۱  
جلد اسے لے کر ص ۷۷ احیلہ ایک ابن عقدہ کے ہشت عدد اساتید سخاوی اور  
سمسودی وغیرہ کے واسطہ سے نقل کئے ہیں اگر یہ اساتید بمعنی کامل نقل کئے جائیں تو  
بڑی طوالت ہو جائے گی اب ہم یعنی من اخشار صرف عبقات کے درج کر دہ  
اساتید کو پیش کرتے ہیں۔ متوفی روایت کو ذکر نہیں کریں گے۔ نیز یہ بھی معلوم  
ہے کہ عبقات میں جو کچھ اسناد ذکر ہوا پے وہ ابن عقدہ کا مکمل اسناد  
نہیں ہے۔ بعض اسناد ہے تاہم جو کچھ مندرج ہے۔ اسی کو ہم بھی یہاں اندرج  
میں لائیں گے۔

نیز یہاں یہ بات بھی ذکر کرنی مناسب ہے کہ ابن عقدہ نے روایت من  
کنت مولا، فعل مولا، کے اثبات میں ایک مستقل تصنیف مدون کی ہے۔  
اس کا نام کتاب المولا اے ہے اور کتاب الولایہ بھی اسی کا دوسرا  
نام ہے۔ اس تصنیف میں ابن عقدہ نے روایت من کنت مولا، ائمہ کے ساتھ  
ساتھ روایت تقلیلیں کے لئے بھی بعض اساتید درج کئے ہیں۔ اب عبقات کی  
عیارات میں اس تصنیف کا ذکر جا بجا پایا جائے گا۔ ناظرین کرام کے لئے مناسب  
معلوم ہوا کہ پہلے سے ان کو مطلع کر دیا جاتے۔ ذیل میں آٹھ عدد اساتید درج  
کئے جاتے ہیں۔ اس کے بعد ان پر جو ناقلا نہ تبصرہ ہے وہ بعد میں کیجا پیش  
ہو گا۔ کہ ابن عقدہ کس معيار و مقدار کے آدمی ہیں اور ان کی تالیفات و تصنیف  
کا پایہ اعتبار کیا ہے؟

(١)

## روايت جابر بن عبد الله (عيقات ٥٢ جلد ١)

اين عقد در کتاب الولايت که بكتاب الموالاة نيز معروف است اين حدیث شریف (اثقلین) را بهشت طریق روایت منوده چنانچه اين سخاوهی در "استجلاء رتقاء الغرف" و رذکر حدیث اثقلین مردی از جابر گفته و رواه ابوالعباس این عقدة في الولاية من طریق یوسف بن عیاد الشدین ای فروده عن ای بعضر محمد بن علی جابر رضی اللہ عنہ قال کنا مع رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم فی حجۃ الوداع فلما راح الحجۃ

(٢)

## علی المرتضی (عيقات ٥٢ جلد ١)

و نيز سخاوهی در استجلاء رتقاء الغرف گفته و اما حدیث خرمیة فهو عند  
اين عقدة من محمد بن کثیر عن فاطمہ زین العارفه کلامها عن ای  
الظفیل ای علیاً عن اللہ هند قام محمد اللہ و آشی علیه دیه طویل روایت  
بہ اس میں صحیح کثیر میں حضرت علیؑ کھڑے ہو کر فرماتے ہیں کہ حنین  
لوگوں نے یوم ندیر قم میں خود نبی کریم سے یہ روایت سُنی ہو وہ گواہی  
دیں پس سترہ صحابی کھڑے ہو کر گواہی دیتے ہیں اور علی المرتضیؑ کی  
تصدیق کرتے ہیں (اللہ)

## روايت ابن ضمیره (٣)

نیز سخاوهی در استجلاء گفته و اما حدیث منیرة الاسلامی فوی الموالاة من

حدیث ابراهیم بن محمد الاسلمی عن حسین بن عبد الله بن هنفیة عن اییة عن  
جده رضی اللہ تعالیٰ عنہ قال لما اصرف رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
من حجۃ الوداع الیه (عيقات صفحہ ٦٧ جلد ا)

(٣)

## حدیقتہ و عامر بن سیلی

وامامدیث عامر فاخیہ بن عقدۃ فی المراکة من طریق عبد اللہ بن سلیمان  
عن ابی الطفیل عن عامر بن لیلی بن ضمیر و محدثہ بن اسید رضی اللہ تعالیٰ عنہ  
قال لا ماصدر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم من حجۃ الوداع ولم یحتج فی رہا  
(عيقات صفحہ ٦٨ جلد ا)

(٤)

## الیوفر

تیر سخاوی در استخبار لغفہ و امامدیث ابی ذر . . . فاشان ایه الترمذی  
فی جامعه ولخریجہ این عقدۃ من حدیث سعد بن طریف من الاصیح یعنی  
بناته عن ابی ذر رضی اللہ تعالیٰ عنه انه اخذ بعلقتہ باب (لکھیہ) فقال افی سمعت  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم . (عيقات صفحہ ٦٩ جلد ا)

(٥)

## روایت ابی رافع مولی

وامامدیث ابی رافع فیه عن ابی عقدۃ ایضاً من طریق محمد بن عبد اللہ  
بن ابی رافع عن جده ابی مولی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم لشائز رسول  
الله صلی اللہ علیہ وسلم غیر خم مصادرہ من حجۃ الوداع فام خطیب (عيقات صفحہ ٦٩ جلد ا)

(۷)

## ام سلمة

فیض سحاوی در استجلاء اتفاقه الرزف گفت و اما حدیث ام سلمه فحدیث شهادت این عقدة عن حدیث هارون بن خارجه عن قاطمة بنت علی عن امام سلمه رضی الله عنهما قال اخذه رسول الله صلی الله علیه و سلم بید علی بن دیر خوف فعنها اخواز - (عقبات مکمل جلد ۱)

(۸)

## ام هانی

و اما حدیث ام هانی قد شهادت این عقدة عن حدیث عمر بن سعید بن عمر بن حبشه بن هبیرة عن ابیه ائمہ سمعها تقول رجع رسول الله صلی الله علیه و سلم من حجۃ المز - (عقبات مکمل جلد ۱)

نحوث روایت "موالۃ" (من کنت مولا فعیل مولا) و روایت "تقلین کواس" ابن عقدہ بزرگ نے بے شمار اساتید کے ساتھ اپنی تصنیفات میں کتاب المولات یا "کتاب الولایت" و عیزہ ہجا میں مذکون کیا ہے اور جن لوگوں نے فضائل و مناقب کی تاییغات مرتبا کی ہیں ان میں بہت سے لوگوں نے اپنی تاییغات و تصنیفات میں اسی ابن عقدہ کی روایات پر اعتماد کیا ہے اور اسی کی روایات کو ماقذف قرار دیا ہے اس چیز کا خود صاحب عقبات کو بھی اقرار ہے چنانچہ لکھتے ہیں:

"وہمہ ایں روایات را ازا ابن عقدہ علامہ تواریخ الدین سہیوودی در "جواہر العقدین" و احمد بن الحفضل بن محمد بیکشیر کی در وسیلة المال

نیز آورده دانیں روایات دروایات محمد بن علی الشیخانی  
در صراط سوی از ابن عقدہ نقل کرده<sup>۱۱</sup> (عبدات الانوار مصباح ۱)  
حافظ شمس الدین سخاوی<sup>۱۲</sup> کی "استبلاد" اسی نوعیت کی کتاب  
ہے۔ ابن عقدہ سے اس نے بے شمار روایات اخذ کی ہیں۔ اس طرح  
ایک کتاب "ینابیع المودہ" از شیخ سیمان البجی القندوری کی اہل استہ  
کی جانب منسوب کی جاتی ہے اگرچہ حقیقت الامر اس کے خلاف ہے۔ اس  
میں بھی اس این عقدہ سے بے شمار روایات لی گئی ہیں اس قدوتی نے  
اس کو اپنے ناخذ میں شمار کیا ہوا ہے۔ علی ہذا مقیاس لاصداق مصنفین اور  
مؤلفین نے این عقدہ سے بڑے ذخیرے روایات کے حاصل کئے ہیں۔  
اس طرف بہت کم لوگوں نے توجہ کی ہے۔ یہ کیے بزرگ ہیں؟ کس مسلم کے  
آدمی ہیں؟ باب روایت میں ان کا پایہ اعتبار کیا ہے؟ اب ہم ابن عقدہ  
کی پوزیشن جو بڑے یہڑے علماء رجال و ترجمہ نے واضح کر دی ہے وہ بلا کم و  
کاست پیش کرتے ہیں۔ اس کے بعد صفت طبائع اور حق و باطل کی تیز کرنے  
و اسے خود قیصر کر سکیں گے۔ ہماری جانب سے کسی تبصرہ کی حاجت نہ ہوگی  
نیز تمام عبارات کا خلاصہ ہم پہلے درج کرتے ہیں۔ اس کے بعد حوالہ کتاب میں  
صفحات یہجاں حوالہ جات میں ایک تو اختصار عبارات آ جاتا ہے دوسرا  
یہ کہ ان مخول متعامات کو من و عن دیکھنے سے ہماری معروضات کی قصیدیق  
پائی جائے گی۔ اب مخول متعامات کا حاصل ملاحظہ فرمادیں۔

### ابن عقدہ کا ذکر خیر!

(۱۱) اقل اس کا پورا نام اس طرح ہے۔ ابوالعباس احمد بن محمد بن سعید کو فی  
المعروف ابن عقدہ بیہ "زیدی و بارودی شیعہ" سے ہے اور مسلم میں انقریقین

ہے کہ یہ حضرت زیدی و چاروی "شیشہ ہیں"۔

۴- دو م اہل بیت کے فضائل اور بیت ہاشم کے مذاقہ میں تین لاکھ روایات (عملی قول) یا ایک لاکھ بیس ہزار روایات با اسائید اس بزرگ نے روایت کی ہیں۔ ان میں روایت "تقلیبیں" بھی ہے جو متعدد طرق سے اس نے روایت کر ٹھالی ہے۔

۵- یہ بزرگ مشائخ کو ذکر نے سامنے روایات تیار کر کے پیش کرتے کہ ان کو آپ روایت کریں اور بعض اوقات خود ان سے راوی و تناول بن جاتے ہیں۔ خاص کر منکر روایات لانے میں یہ صاحب بڑے مشہور رکھتے۔

۶- اس نے بڑی ترکیب سے مصتوحی روایات لوگوں میں جاری کی ہیں۔ اس طور پر کہ بڑے بڑے ثقہ و معتقد اساتید مرتب کر کے چلا دیتے ہے اور خود دیسان سے غائب ہو جاتا ہے (بیان اساتید میں راوی کا اپنے آپ کو غائب رکھتا صریح جعل و فریب ہے)

۷- موقع پاکر مطاعن صحابہ کرام و مثالب و معاوی (خصوصاً شیخین) کے متعلق (الا کرا تھا۔ اسی وجہ سے کئی محدثین نے (مشلاًً) "مَنْ جَرِيَ بِهِ مِنْ حَيْثِ" کے اس شخص سے روایت کا نقل کرنا ترک کر دیا تھا اور کئی محدثین نے اس کی روایت رد کر دی تھی۔

۸- نیز پیش شیعوں کے اصول کے اصول ارجح" (اصول کافی و فروع۔ تہذیب الاحکام۔ الاستیصار۔ من لا يحضره القیمة) کا محدث و مستند راوی ہے۔ تمام شیعی اصحاب رجال و تراجمتے اس کی توثیق و تصدیق کی ہے پہنچ ہم شیعی رجال کے بعد شیعہ رجال سے بھی اس کی تائید بطور الدام درج کرنا چاہتے ہیں۔

۷۔ این مقدمہ بیز رگ نے شیعی علماء کے لئے ایک تربیتی ملی کا نام تربیت کیا ہے اس طرح کوچھ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سب ائمہ کے الگ الگ رجال و تلامذہ ائمہ جیسے کریم کے کتابیں تدوین کر دی ہیں ۱۱۱ اس مسالہ میں متاخرین علماء شیعوں سب اس کے خوشیں ہیں اور تاقیہ امت اس کے مرہوں منت ہیں ۱۱۲

تاریخ و تراجم و رجال شیعی علماء بحوالہ قریل ملاحظہ ہوں ۱۱۳

اول: تاریخ بغداد جلد پنجم ۱۳۲-۱۳۳

دوم: المستلثی تاریخ الملوك والامم لابن الجوزی جلد ششم ۱۳۴-۱۳۵

سوم: تذکرہ الحفاظ لللہ عزیزی جزء ثالث ۱۳۵-۱۳۶ طبع دکن

چہارم: میزان الاعتدال فہی مفتاح جلد اول ۱۳۷

پنجم: مرآۃ آبیحان للیافی مفتاح جلد دوم

ششم: الیدایت والہدایت جلد ششم لحافظ ایں کشی و مشقی مفتاح جلد ۱۳۸

ھفتم: منہاج السنۃ لابن تیمیہ جلد رابع بحث رواشمس لعلی رہ ۱۳۹

ھشتم: منہاج السنۃ لابن تیمیہ جلد رابع بحث رواشمس لعلی رہ ۱۴۰

یہ میں این عقدہ تراجم و رجال شیعی بحوالہ قریل ملاحظہ فرمادیں ۱۴۱

اول: رجال بخاری طبع ایران تقطیع خور و مفتاح ۱۴۲

دوم: رجال تفسیر طبع ایران مفتاح ۱۴۳

سوم: رجال علماء ملی ۱۴۴ مفتاح ۱۴۵

چہارم: مجالس الموتین ۱۴۶ مفتاح کلار ۱۴۷

پنجم: جامی الرواۃ از محمد بن علی ارسیلی جلد اول ۱۴۸-۱۴۹

ششم: منتهی المطالب بیوعلی مفتاح ۱۴۹-۱۵۰ بیان ایران

ھفتم: روضات الجنات ایخوان انصاری مفتاح ۱۵۱

ہشتم: رجال ماقعہ تیقیح المقال بدلہ اول ص ۸۱-۸۵ -

نهم: ملخص المقال فی تحقیق احوال الرجال العصر الثانی فی المؤوثقین ص ۱۱۱ -

دهم: تحقیق الاحیا بیشیخ عباس قمی ص ۱۱۱ مطبوعہ ایران -

یازدهم: تتمہ المقتضی بیشیخ عباس قمی ص ۱۱۷ -

رجال کشی میں یہ بڑوگ نہیں پائے گئے۔ اس لئے کہ اس میں بہت قدمیں قدمیں قدیم رجال کا تذکرہ ہے اور یہ شخص ص ۲۳۳ کا متوافق ہے۔ مقرن قلیں یہ ہے کہ این عقدہ سے رجال کشی پہلے مرتب ہونی پڑے اگرچہ بعد میں شیخ طوسی نے رجال کشی کا خلاصہ مرتب کیا ہے کویا اس کی ایک قسم کی نئی ترتیب ہے مگر ہ صاحب اس ترتیب رجال کشی میں بھی نہیں لائے گئے۔ ایک رجال کشی کے بغیر مشہور شیعہ رجال کی کتابوں میں اس کا تذکرہ ملتا ہے (جو کتابیں بندہ کے ہاں موجود ہیں) اور تو شیعہ و توصیف کے ساتھ پایا جاتا ہے۔ ذکور مقامات کی طرف رجوع فرمائے علماء تسلی کر سکتے ہیں اسی ہے ہماری گذار شatas کی تصدیق ہو جائیں۔

## آخری گزارش

ایک سوال: بعض طبائع کی طرف سے یہ سوال وارد کیا جا سکتا ہے کہ سخا وی اور سخا وی وغیرہ مالیے پڑھے پڑھے اکا یہ علماء نواس کے مسلک پر اعتراض نہ کر سکے، نہ انہوں نے یہ کہ قبیل پیدا کیں آج چودھویں صدی میں آگر اس کی روایات رد کر سکتے کی یہ تدبیریں تیار کی گئی ہیں۔

اس کے ہدایات میں اول بات تو یہ ہے کہ جو کچھ تم نے این عقدہ کے متعلق چیزیں فرمایم کی ہیں۔ ان سب میں یہم ناتال ہیں اہل سنت کے سات عدد شاہیر اہل علم وہ عقدہ پر مذکورہ تنقیدات اپنی اپنی تصنیعات میں ثبت فرمائے ہیں ان حقائق کو آج کی خود ساختہ تدابیر قرار دیتا بڑی نافعی ہے۔ صحت نقل

کے ہم ذمہ دار ہیں سنکروہ مقامات تکمیل دیکھ لئے چاہئیں۔ اس میں خیانت نہ ہو گی انشاء اللہ۔ البتہ ہم یہ تسلیم کرتے ہیں کہ اب عقدہ کے متعلق ہمارے مصنفین و اہل تراجمتے بڑی بڑی توثیق بھی درج کی ہے لیکن جن علماء پر اس کی حقیقت منکشفت ہو گئی ہے۔ انہوں نے ساتھ ہی اس پر مفصل تتفقید بھی درج کر دی ہے اور جن لوگوں کے ہاں اس کی تصویر کا دوسرا رُخ سامنے نہیں آسکا انہوں نے صرف درج و توثیق لکھ دی ہے اور وہ اس درجہ میں ایک گونہ بال محل محدود ہیں۔ البتہ قاعدہ ایک درج مقدم علی التعديل کے تحت ان کی توثیقات کی عرف انتہات نہ کیا جائے گا۔

(۲) دوسری بات یہ ہے کہ شیعی علمائے تراجم کی تصریحات ہمارے علماء کی تتفقیدات کی تائید کرتی ہیں اس طرح کوئی علماء کہتے ہیں یہ شخص (ابن عقدہ) زیدی جارودی شیعہ ہے۔ کشیدہ اہل علم بھی کہتے ہیں کہ یا الحکل صحیح ہے۔ یہ زیدی جارودی شیعہ ہے، ہمارے ہاں متروکہ ستند راوی ہے، اس کی بڑی پڑی تصنیفات مقبول ہیں۔ ایسے حالات میں جب کہ یہ شخص میں الغریقین مسلم شیعہ ہے تو اس کی مرقدیات مقناعہ فیہ مسائل میں یہ چہوں و پھر اکیوں کر تسلیم کی جا سکتی ہیں؛ اور اس نبی کے علماء نے فرمایا ہے کہ یعنی (مثلاً) شیعہ فارجی وغیرہ کی روایت جیکہ وہ اس کے مذہب کی طرف را گی ہو تو قبول نہیں کی جاتی۔ یہ ہماری معروضات اپنے قواعد کے موافق پیش کی جا رہی ہیں۔ تکمیل اور سینہ زوری کو اس میں کوئی دخل نہیں ہے۔ حاصل یہ ہے کہ اس باب میں اب عقدہ کی روایات پر بالکل اعتماد نہیں ہے قلمداد ای مردوں کی ہیں۔

## اسناد تعلیم و علیج بن احمد بن علیج الجزیری (متوفی ۱۰۷۰)

ابن علم کو معلوم ہے کہ یہ جزیری دارقطنی محدث کا عجیب شیخ ہے اور حاکم نیشاپوری صاحب مستدرک کا بھی صاحب عبقات نے روایت تعلیم اس سے یا سند قتل کی ہے۔ اس کے متعلق ہم نے یہ واضح کرتا ہے کہ جزیری کی روایت بیع سند تمام ترویج ہے جو مستدرک حاکم کی روایات ہیں تیسری روایت اپنے اسناد کے ساتھ مندرج ہے اس کا اسناد اس طرح ہے کہ علیج الجزیری ابنا تامیم بن ایوب ثنا الارنی قبیل علی شنا حسان بن ابراہیم کو کلی شنا محمد بن سلہ بن کمیل عن ابیہ عن ابی الطفیل این واشلہ وَشَلَهُ سمع تزید بن ارقم رد یقول تزل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پین مکہ وال مدینۃ المز اس سند پر مستدرک حاکم کی روایت سوم کے تحت مغلظ کلام درج ہے وہاں ملاحظہ فرمایا جائے۔ اس کا حاصل یہ ہے کہ یہ سند محمد بن سلہ مذکور کی وجہ سے صحیح نہیں ہے۔ اس کے پانچ میں یہ الفاظ علماء رجال نے درج فرمائے ہیں کہ کان ضعیفہ، ذاہب و ایسی الحدیث، کان لیتہ من متشری انکوفتہ، طبقات ابن سعد، میزان الاعتدال۔ لسان المیزان عسقلانی وغیرہ۔

صاحب عبقات الافوار الْأَفَوَارُ جلد اول پر اس کو مندرج کیا تھا تذییلہما: مذکورہ بیوہ کے بعد مزید کسی جواب کی حاجت نہیں ہے۔ مگر یہ چیز تو ناظرین کرام پر واضح ہونی چاہیے کہ جب د علیج الجزیری کی سند اور حاکم کی سند سوم ایک ہی چیز ہے کوئی فرق نہیں ہے۔ من و عن وہی رواۃ اور وہی روایت ہے اس کو الگ الگ استاد قائم کر کے جدا چدا روایت بتا کر پیش کرنا ضریح جبل اور دھوکہ ہے۔ یا فرین مخالف پر کثرت حوال رجات کا رعب قائم کرنے کے لئے اور کتاب کو ضخیم بنالنے کے لئے یہ تمام کارروائی کی جا رہی ہے۔

# روايت ابن بكر محمد بن عمر بن محمد بن مسلم لتميم المعرف

(باب جعابي (المتوفى ۳۵۵ھ))

عقبات ملا جلد اول میں لکھا ہے کہ سخاوی در استجلاء گفتہ :

روايه الجعابي من حديث عبد الله بن موسى عن أبيه عن عبد الله بن حسن عن أبيه عن جده عن علي رضي الله عنه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال اقى مختلف قيكم ما ان تسكتم به لئن تضلوا اصحابك انت عذر جعل طرقه بيد الله و طرقه بآيديك و هتق اهل بيتك ولئن يتفرقا هاتي بيد اهل الموضع و نور الدين محمودي در جواهر العقدين در ذکر طرق ایں حدیث تحریف گفتہ۔

(عقبات الانوار ملا جلد اول)

ما ذرین کے سامنے عقبات کی عبارت بلطف پیش کی گئی ہے۔ استجلاء مختاری یا یو اہر القرآن محمودی ہمارے ہاں موجود نہیں ہے۔ یا وہ یو در تلاش کے نہ مل سکی۔ مقصود یہ تھا کہ ابن الجعابی کی مکمل شریفہ ہو سکتا کہ اس کی صحت و سقم و قوت ضعف کا اندازہ ہو سکے میر حامد حسین صاحب عقبات نے جعابی کی بوری سند روایت ہے نہیں لقول کی صرف حوالہ سخاوی پسندوری کا حوالہ کر بات ختم کر دی ہے کتب یا لایہ مان روایات نہ ہونے کی وجہ سے پوری سند حاصل کرنا دشوار ہے۔ فلذ اہم اس روایت کے صحت و سقم کے متعلق کچھ نہیں کہ سکتے۔ روایت مذکورہ مکمل اسناد کے ساتھ سامنے لائی جائے اگر صحیح ہوئی یعنی اسناد اور تنا تو قبول کرنے میں در بین نہ ہوگا۔

جن حضرات کو عقبات الانوار کے مطابع کا اتفاق ہوا وہ خوب جانتے

بیں کہ صاحب عبقات نے بہت سے مصنفین و محدثین کی جانب سے اس روایت کو منسوب کیا ہے مگر حوالہ مکمل بانسند نہیں پیش کیا۔ حالانکہ حبیب وہ اس روایت کو لفظی و معنی متوافق ہماری کتب سے ثابت کرتا چاہتے ہیں تو ان پر لازم ہے کہ اس روایت کو مکمل اسنادیں صحیح کے ساتھ پیش کریں تا مکمل اسناد کو جمع کرتا یا اسنادیں مکمل ہوں غیر صحیح ہوں ان کو ذرا ہم کرتا یہ مقصود کے لئے بالکل غیر مقتدی ہے

## روایت ابو بکر احمد بن جعفر بن محمد بن جناب مالک

بن شبیبقطیبی (متوفی ۳۶۰ھ)

ناظرین کرام پر واضح ہو کہ ابو بکرقطیبی نہ کو رک روایت بیح اسناد دی ہے جو متدرک حاکم کی روایت دو مہینے سے اس کی مکمل بحث تو ویاں اسناد حاکم کے تحت مل کے گی البتہ مختصر ایڈ کر دینا کافی ہے کہ اس سند میں ایک شخص خلف بن سالم المزینی ہے۔ وہ معاشر صحابہ کرام اور مشاہد صحابہ پر جمع کرتا تھا اور غالباً اس شیعہ تھا تسلی کر کے تقریب و تهدیب و تایب پر خطیب لغدادی ملاحظہ رکھا۔ لہذا اس کی روایت شیعی محتلف قیم مسائل میں مقبول ہیں ہو سکتی۔

تتبیہ عبقات الانوار جلد اول ہشٹا پر میر حامد حسین صاحب نے اس کو ذکر کیا ہے۔

## استاد از معاجم طبرانی ابو القاسم سلیمان بن احمد بن ایوب

الطبرانی (متوفی ۳۶۰ھ)

## سند اول از مجمجم صحیر

حَدَّثَنَا حَسَنُ بْنُ مُحَمَّدٍ بْنِ مُضْعِفٍ بْنِ الْأَشْنَاءِ الْكُوفِيُّ ثَنَاهُ عَنْ أَبِيهِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الْمَسْعُودِيِّ عَنْ

كَثِيرٌ الْتَّقَارُعُ عَلَيْهِ الْعَوْنَى عَنْ أَيِّ سَعِيدٍ الْحَدَرِيِّ قَالَ قَالَ  
 رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنِّي تَارِكٌ فِيمَا الْقَلِيلِيْنَ أَحَدُهُمَا  
 أَكْبَرُ مِنِ الْأَخْرِيْنَ كِتَابُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ حَبْلٌ مَسْدَدٌ وَدُشْنٌ الشَّمَاءُ  
 إِلَى الْأَرْضِ وَعِنْهُ تَرْقِيَّ أَهْلُ بَيْتِيْنِ وَإِنَّهُمَا لَكَ يَقْتَرِنُ قَاهْتَنِيْنَ دَرَدَ  
 عَلَى الْحَوْضِ "لَهُ تَرْيُوهُ عَنْ كِثِيرِ الْتَّوَادِ إِلَّا الْمَسْعُودِيِّ".

(بِحِمَمِ الْعَسِيرِ طَبَرَانِيِّ طَبَعَ الْفَسَارِيِّ دِلْيِي صَلَّى)

طَبَرَانِيِّ کے معاجم سے "روایتِ تَقْلِيْنَ" و متعدد روایات تلاش کر کے فراہم کی گئی ہیں۔ بِحِمَمِ صَفِيرَ سے دور روایت بِحِمَم اوس طے ایک روایت بِحِمَم کبیر سے دو روایت و سَيِّدَيَّاْب ہوئی ہیں۔ اشاد اللَّه تَعَالَیٰ ارادہ ہے کہ ناظرین بالکلین کی نہست میں ہر ایک سند کی متعلقة تحقیق پیش کی جائے۔ اگر ضوابط مقتضیں کے موافق یہ روایات صحیح پائی جائیں تو بُر و چشم مقبول ہیں اور دُول و جان سے تَسْبِیْم ہیں اور اگر کوشش کے باوجود بھی معیارِ محنت کے قریب نہ ہو سکیں تو لا حِسَاب ان کو روکرنا ہو گا۔ سند اُول کے روایات کی موجودہ پُر زیش پیش نہ دست ہے۔

سندِ مُتَدَرِّجِ بَالَّا میں اس وقت ہم صرف تین آدمیوں عبادِ بنِ یَعْقُوب اسدی کیشِ التَّوَادِ، عطیہ عوْنَى کے متعلقات درج کرتے ہیں۔ اگرچہ دوسرے روایہ میں بھی کلام ہو سکتا ہے لیکن تطویل کو چھوڑ کر اختصار پر اکتفا کرتے ہوئے صرف ان تینوں کے حالات کا اندراج ہی کافی واقعی تصور کیا جاتا ہے۔ پہلے عباد کا حال ملاحظہ ہو۔

## عِبَادِ بْنِ يَعْقُوبِ سُقْيِ الْجَالِ مِنْ

۱۔ تقریب میں ہے:

عبد بن يعقوب الرضا حجت الا سري رافقني <sup>ع</sup>  
 (تقریب ۲۵۵)  
 ۲۔ عبد بن يعقوب الرضا حجت الا سري (ثنا شتم)  
 الشفعت قال ابن عدي حيام في غلو الشفعت وروى  
 احاديث انكرت عليه في التضليل والمشالب... قال  
 صالح بن محبتوس كان يفتح محابا... قال التارقطني  
 شفعت... قال ابن عبات كان دافعه اعنة و مع  
 ذلك يزور المنايكير عن المشاهير واستحق التلوز  
 عن شرطه عن عاصم عن دار عن عبد الله مرفوعا اذا  
 دامت معاذية على متبرئ فاقتلوه... (تذیب التذیب ص ۱۱ جلد ۲ مع مر)

خلاصہ یہ ہے کہ عباد بن یعقوب رافقی ہے ..... اور خلقاء شناۃ کو  
 سب دشتم کیا کرتا تھا۔ ابن عدی نے کہا ہے کہ اس میں شفعت کا غلو پایا جاتا ہے اور  
 اس نے ایسی روایات ذکر کی ہیں جو ثقہ لوگوں کے خلاف فضائل صحابہ معاشر  
 صحابہ میں مردی ہیں۔ صالح بن محمد نے کہا ہے کہ عباد نہ کو رحمت عثمان کو دشنا  
 دیا کرتا تھا اور دارقطنی نے کہا ہے یہ صاحب شیخہ ہیں۔ این جہاں کا قول ہے  
 کہ یہ رافقی ہے اور اپنے مخصوص عقائد کا زبردست مبلغ تھا۔ نیز منکر روایات  
 مشاہیر لوگوں سے تقل کرتا ہے یہ شخص ترک کر دیتے کے قابل ہے۔ اس عباد  
 نے ایک مرقوم روایت تقل کی ہے کہ جب قم معاویہ کو میرے منبر پر دیکھو تو قتل  
 کر دیتا۔ یعنی پچھلی قسم جلی چیزیں پڑایا کرتا ہے۔

## عبد بن یعقوب شیخہ الرجال میں

۱۔ عبد بن یعقوب الرضا حجت الا سري ... ی بالجبل

ذَكَرُونَ عَيْنَادَ هَذَا إِنْتَامِنَادَا كَمِيَّنَقِيَ الْكَاتَلُ فِيَهُ اخْ

لیں اس شخص کے امای ہوتے میں تامل کرنا مناسب ہی نہیں ہے۔

( رجال ماقنی تیسع المقال م ۱۳۳ جلد دوم )

۲۔ جام الراواة جلد اول ص ۲۳ میں شیخ رواۃ میں درج ہے اس سے روایات  
شیعی مروی ہیں اور مستند اکوئی ہے۔ پانچ عدد روایات صاحب طہیں الراواۃ  
نے اس عباد سے نقل کی ہیں: ( جام الراواۃ جلد اول ص ۲۳ )

دوسری کثیر التواد ہے جو عطیہ عونی کا شاگرد رشید ہے اس کے کوائف بھی  
میرت انگریز ہیں۔ اصول کافی و فروع کا مشہور راوی ہے اس کو پڑھنے  
رجال میں سے ملاحظہ قرایا جائے اس کے بعد دوستوں کے حوالہ جات  
بطور تائید سامنے لائے جائیں گے۔

## کثیر التوادؑ رجال میں

۱۔ كَثِيرُ بَنِ إِسْمَاعِيلَ التَّوَادُّ أَبُو رَشِيدٍ ... شَيْعِيٌّ صَفَقَهُ أَبُو حَاجَةٍ  
وَالْتَّسَافِيُّ قَالَ أَبْنُ عَبْدِيٍّ مُفْرِطٌ فِي التَّشْيِعِ قَالَ السَّعْدِيُّ زَانِعٌ ۔

( میزان الاقبال ذیب ص ۵۲ جلد دوم )

۲۔ كَثِيرُ بَنِ إِسْمَاعِيلَ يُقَالُ أَبْنُ نَافِعٍ بْ التَّوَادِ ... قَالَ أَبُو حَاجَةٍ  
صَعِيْتُ الْحَدِيْثَ ... . . . قَالَ الْعَوْنَجَارِيُّ زَانِعٌ قَالَ التَّسَافِيُّ  
صَعِيْتُ قَالَ أَبْنُ عَدِيٍّ كَانَ عَالِيًّا فِي التَّشْيِعِ مُفْرِطًا فِي شِعْرٍ .

( تفسیر ص ۱۳ جلد مشتری )

ہر دو حوالہ مندرجہ کا حاصل مقصد یہ ہے کہ کثیر التواد رشید بورگ ہے۔ ابو حاتم و  
نسافی نے اس کو منیعہ قرار دیا ہے۔ ابن عدی نے کہا ہے کہ کثیر بند کو رشید  
مسک میں حد سے گزرنے والا ہے۔ السعدی نے کہا ہے کہ یہ حق سے انحراف

کشف الالبے کیش کو ابو حاتم ضعیف الحدیث کہتے ہیں اور جو زیارتی نے اس کو حق کو سہٹا ہوا بیان کیا ہے۔ نسائی اس کو ضعیف شمار کرتے ہیں این عذر نے کہا ہے کہ کثیر التواہ تیجت میں غالی قسم کا آدمی ہے۔ اور حد افتاداں سے بڑھ جانے والا ہے۔

## کثیر التواہ تیجت حوال میں

۱- **كثیر التواهُ بْنَ قَارُونَدَأَبُو إِسْمَاعِيلَ (ق)** (مع) رجال تفسیہ ملک جامع اردوہ ملک  
مطلوب یہ ہے کہ کثیر التواہ اصحاب صادق علیہ السلام میں سے ہے اور شیخ طوی  
نے اس کو اپنے رجال میں درج کیا ہے۔

۲- مامقانی میں ہے: **قَدْ دَعَدَهُ الشَّيْخُ فِي رِجَالِهِ تَارِيَةً مِنْ أَصْحَابِ فَاقِرٍ**  
يَعْوَلِهِ كَثِيرُ التَّوَاهِ بَنْرَى وَأَخْرَى مِنْ أَصْحَابِ الصَّادِقِ يَعْوَلِهِ  
كَثِيرُ بْنُ قَارُونَدَأَبُو إِسْمَاعِيلَ التَّوَاهُ وَفَطَاهُرُهُ إِتْحَادٌ مَعَ كَثِيرَ  
بْنِ قَارُونَدَأَ. (رجال مامقانی ملک جلد ۲ نمبر سارداری ملک ۲۸۳)

یعنی شیخ نے اس کو حصہ اوقات امام باقرؑ کے اصحاب میں شمار کیا ہے اور  
دوسری جگہ اس شخص کو امام جعفر صادقؑ کے اصحاب میں درج کیا ہے اور بظاہر ہر یہ  
ہے کہ یہ دونوں شخص متحدد ہیں یعنی ایک ہی ذات کے دونام ہیں تھوڑا اساتذہ میں فرق  
ہے ایک جگہ کثیر التواہ بتری سے دوسری جگہ این قاروند ابوا تمیل سے۔

**عطیہ عوفی** تیسرا سے صاحب عطیہ بن سعد عوفی ہیں۔ اس کی تفصیل  
بجھت ہم نے طبقات ابن سعد کے اسناد میں ذکر کر دی ہے۔  
ورق الٹ کر اس کے کو افٹ مند رجہ پھر ایک دفعہ ملا خلط کر لئے جائیں تو موجب  
تسکین خاطر ہوں گے۔

## استادوم از محمد صفیر طبرانی

حدَّثَنَا حَسَنٌ بْنُ مُسْلِمٍ بْنِ الطَّيِّبِ الْقَنْعَانِيِّ ثَنَانِ عَبْدُ الْحَمِيدِ  
بْنُ صَنْعَةِ كَنَّا يَوْنَسُ بْنُ أَرْقَمَ عَنْ هَارُونَ بْنَ سَعْدٍ عَنْ عَطِيَّةَ  
عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدَّارِيِّ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ  
إِنِّي مَتَّارِكٌ فِي كُمُّ الْقَلَبِينَ مَا إِنْ تَكْسَبَ كُلُّ تُمْرِيهِ لَنْ تَصْنَلُ أَكَابَ  
اللَّهُ وَعَلِّيقٌ وَإِنَّهُمَا لَمَّا تَفَرَّقَا حَقٌّ يَنْدَعُ الْمَوْضَعَ لِمَرِيْدٍ  
عَنْ هَارُونَ بْنِ سَعْدٍ الْأَيُونِسِ (سبحان الصابر طبراني وشك)

اس روایت کے اسناد کی طرف توجہ کرنے سے معلوم ہوا کہ یہ دو صاحب  
حسن بن مسلم بن الطیب صنعاوی اور عبد الحمید بن عیسیٰ و مجموع ہیں۔ ان کا تو پھر پتہ ہی  
نہیں چلتا۔ ان سے اور پھر سے حضرات (یوسف بن ارقام ہارون بن سعد۔ عطیہ۔)  
شیعی تکت کے دلدادگان میں لہذا اسلام روایت کا درجہ خود بخود واضح ہو گیا۔  
تفصیلات علی الترتیب ملاحظہ ہوں۔

## یوسف بن ارقام

... . یُوسُفُ بْنُ أَرْقَمَ . . . لَيَتَّهُ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ خَرَاشٍ

... . قَالَ أَبْنُ جِبَانَ كَمَا يَتَمَيَّزُ (السان الميزان جلد ۲۲ جلد ۲۳)

یعنی یوسف بن ارقام کو عبد الرحمن بن خراش نے میتیت قرار دیا ہے۔ اب  
جیان کئے ہیں کہ یہ شیعہ یزدگش خواہ

## ہارون بن سعد — سُقیٰ رجال میں

(۱) ہارون یعنی سعد بن العجلی و یتال الکوف الاعور... . قال

كَانَ عَالِيًا فِي الْرِّفْضِ لَا تَحْلُّ عَنْهُ الرِّوَايَةُ بِخَالٍ . . . .  
كَانَ الدُّورَى كَانَ مِنْ عَلَّا وَالشِّيْعَةِ . . . . قَالَ السَّاجِي كَانَ  
يَعْلُمُ فِي الْرِّفْضِ . . . . (تَهْذِيبُ مَتَّ جَلْد ۱۱)

یعنی ہارون بن سعد علی چنین اپنے مذهب رفض میں غالی تھا۔ کسی حال  
میں اس شخص سے روایت کرنی ملاں نہیں ہے اور وقاری نے کہا ہے کہ  
غالی قسم کے شیعوں میں سے تھا۔ الساجی کہتے ہیں کہ مذهب رفض میں غلو  
رکھتا تھا۔

(۲) "هَارُونُ بْنُ سَعْدٍ الْعَجَلِيُّ صَدُوقٌ فِي نَفْيِهِ لِكِتَابِ تَلَفِّي بَعْقِدٍ".  
یعنی ہارون مذکور اگرچہ اپنی جگہ صدقہ ہے لیکن کینہ در را فضی ہے۔  
(میران فہری ۲۳ جلد ۳)

## ہارون بن سعد — شیعہ رجال میں

|                                                     |                                                                                                                                                                                                     |
|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| جاس الرزاہ ۲۷۲<br>رجال تفرشی ۳۶۶<br>رجال مامتنی ۳۸۳ | (۱) هَارُونُ بْنُ سَعْدٍ الْعَجَلِيُّ الْحَكُوفُ (ق)<br>(۲) هَارُونُ بْنُ سَعْدٍ الْعَجَلِيُّ (ق)<br>(۳) . . . عَدَدُ الْشِّيْعَةِ فِي رِجَالِهِ مِنْ أَصْحَابِ الْعَصَادِقِ<br>عَلَيْهِ السَّلَامُ |
|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

یعنی ہارون مذکور کو شیخ طوسی نے اپنے رجال میں امام جعفر صادق کے اصحاب  
میں شامل کیا ہے۔

## عطیہ بن سعد عوی

تیرے بزرگ عطیہ عوی ہیں جن کے حالات بڑی وضاحت سے  
پہلے گزر چکے ہیں اس نے اپنے شیخ محمد بن السائب کلی کی کنیت ابو سعید

قام کر کی بھی تھی۔ تاکہ لوگ ابو سید نہدی صحابی تصور کریں۔ اس طرح کلبی صاحب کی جزویہ روایات اس نے قوم میں خوب پھیلانی ہیں۔

## روایت از مسح اوسط (طبرانی)

سـ۳۶۰

(۱) عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرَى قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِتَارِكِ فِتْنَةِ الْقَلْبِيْنَ أَحَدُهُمَا أَكْبَرُ مِنَ الْأُخْرَى كَتَابُ اللَّهِ وَبِعِصْرِنِ أَهْلِ بَيْتِيْ أَخْرُدَةُ الظَّبَرِيْنَ فِي الْأَوْسَطِ وَفِي إِسْنَادِهِ رِجَالٌ مُخْتَلِفُونَ فِي هُوْمَهُ۔ (صحیح البخاری مکمل بہ محدثونہ الردیں علی بن ابی بکر ایشی)

اولاً۔ اہل علم خوب جانتے ہیں کہ طبرانی کی مسح اوسط ہو یا مسح کبیر ہو اس کو زمانہ کے نوادرات میں شمار کیا جاتا ہے اصالتیہ ہر دو مسح ہم کو یتسری نہیں ہیں جس کا ازحد افسوس ہے الیتہ مجمع الزوائد ایشی کے ذوقیہ ہم ان معاجم کی روایات سے منتفع ہو رہے ہیں۔ حافظ ایشی نے مذکورہ مندرجہ روایت کے اسناد کے حق میں یہ الفاظ ثبت فرمائے ہیں کہ یہ ایسا اسناد ہے جس کے روایت مخالف قیہ لوگ ہیں یعنی اسناد رجال والوں کے نزدیک یہ لوگ متفق علیہ نہیں اور معتقد علیہ بالاتفاق نہیں ہیں۔ دوسرے لفظوں میں یہ روایت صحیح الائمنہ نہیں ہے۔ اصل مقصد یہ تھا۔ کوئی روایت صحیح اسناد کے لئے (جس کے روایۃ مجرور نہ ہوں اور لفہ ہوں نیز مدعی بھی نہ ہوں)۔ دستیاب ہو جائے بصد افسوس یہ اثمار کیا جاتا ہے کہ طبرانی سے معیار صحت پر پوری اتنے والی تا حال کوئی روایت تقلیدیں کی نہیں مل سکی۔

ثانیاً: یہ بات قابل توجہ ہے کہ اس سند میں صرف ایک آدمی مجرور نہیں ہے بلکہ متعدد رجال ہیں جن میں کلام پہنچتا ہے۔ پھر یہ بحث کہ وہ رجال مختلف فیہ

کوں کوں بزرگ ہیں ہمارا خیال یہ ہے کہ ابوسعید خدری کے نیچے عطیہ فی  
ہے اور پھر عطیہ عوئی کے نیچے اور کچھ لوگ قابل قدح و جرح چلے گئے ہیں  
جن کی صحیح تعریف یا کم از کم نشان دہی یہ مت مشکل ہے جب تک کہ خود  
کتاب مسجم او سط طبرانی نہ مل جائے۔

اب ہم اس بات پر قرآن پیش کرتے ہیں کہ مذکور سنہ میں ابوسعید کے  
تحت عطیہ صاحب ہی تشریف فرما ہیں وجد یہ ہے کہ ہم کو چتنی "روایات تلقینیں"  
جتنی کتابوں سے دستیاب ہوئی ہیں ان میں جہاں جہاں بھی ابوسعید خدری سے  
یہ روایت نقل کی گئی ہے وہاں سب جگہ ابوسعید کا شاگرد عطیہ عوئی ہی ہے کہی  
ایک جگہ بھی ابوسعید سے تاقل عطیہ کے بغیر کوئی اور صاحب ہم کو نہیں مل سکا۔

۱۔ طبقات بن حمد کی سنہ میں بھی ابوسعید کا شاگرد عطیہ ہے۔

۲۔ سنہ احمد کی چہار سنہوں میں بھی ابوسعید کا شاگرد عطیہ ہے۔

۳۔ ترمذی کی ایک سنہ میں بھی اسی طرح ابوسعید کا شاگرد ہے۔

۴۔ مندادی بیلی کی سنہ میں بھی یہی عطیہ ابوسعید کا شاگرد ہے۔

۵۔ تذکرۃ الْخواص سبط ابن یحوزی کی ایک سنہ میں بھی ابوسعید کے نیچے  
متصل عطیہ عوئی ہی جلوہ افروز ہے۔ پہلی چار کتابوں کے اسانید تو آپ  
ملاحظہ فرمائے ہیں۔ اب دوبارہ عزز سے توجہ فرمائیں اور آخری کتاب  
"تذکرۃ الْخواص" کے اسانید انشاء اللہ عنقریب آپ کے سامنے  
رکھے جائیں گے۔ اور یہ حقیقت واضح ہو جائے گی۔

۶۔ مسجم صیر طبرانی کی ہر دو روایات مذکور جو بالا میں بھی ابوسعید کا شاگرد عطیہ  
ہی ہے تو کل دس عدد اسانید ایسے ٹھہرے جن میں ابوسعید کے تحت  
متصل عطیہ صاحب کا رفرمایا ہے۔

فلہمہ آن شاہدات کے میں نظر ہمیں توثیقیں ہے کہ مذکورہ بالا سنہ

میں بور جال قابل کلام قرار دیئے گئے ہیں۔ ان میں سچے نمبر پر یہی عطیہ صاحب ابوسعید کا شاگرد رشید ہے اور ابوسعید سے مراد صحابی نہیں بلکہ محمد بن الصائب کلبی ہے جیسا کہ متعدد باریہ مکتہ واصح کیا گیا ہے۔

تبیہ: مذکورہ بالاروایت بحوالہ طبرانی سے منقول ہے اس میں مشکل یہ پیش آ رہی تھی کہ صاحب مجمع الزوائد نے اس کے اسناد کے حق میں یہ کہہ دیا تھا کہ "فَوَ اسْنَادُهُ رَجَالٌ مُخْتَلِفُ فِيهِمْ" اب ان رجال کی تعیین میں مغض گمان و تھنین سے کام لے کر ہم نے یہ راستے قائم کی تھی ابوسعید خدرا کے نیچے عطیہ عونی ہے اور عطیہ کے تحت اس نہیں اور لوگ بھی یعنی معتبر و یعنی معتمد ہم موجود ہیں، پچھلے دونوں حکم اتفاق سے عقایت الانوار میر حامد حسین لکھنوی شیعی کے وہ جلد طالع ہے کہنے سے جو خاص بحث ثقین کے لئے میر صاحب شیعی موصوف نے مذوکر کہنے میں اس میں جہاں طبرانی کے اسانید ذکر کئے ہیں۔ وہاں میر حامد حسین نے مذکورہ اسناد کے حق میں تصریح کی ہے کہ زواہ الطبرانی فی الاوسط من حدیث کثیر التواریخ عن عطیۃ (عجایات الانوار ص ۱۸۲ جلد اول) الحمد للہ جو یہات مغض تھین کے ذریعہ ہم نے متعین کی ہے وہ واقع میں بھی صحیح ثابت ہوئی لئی اسناد بالا میں ابوسعید کا شاگرد عطیہ عونی ہے اور عطیہ کا شاگرد کثیر التواریخ ہے اور کثیر الخواص و خلوں مجموع ہیں اور اس شیعہ میں لہذا قبول روایت کا مسئلہ واضح ہو گیا۔ الحمد للہ!

## روایت از محمد بن یحیی طبرانی (المتوفی ۴۷۳ھ)

### اسناد اول

عن أبي الطفیل عن حدیقة ابن آسید الغفاری قال لما صدر رسول الله صلی الله عليه وسلم عجیبة الوداع فتال ایہا الناس انه قد انبأ باللطیف الخبر اذ له لن یعم بی الامثل نصف عمر النبی الذی یلیه من قیل و ای اظن الی یوشك ای آدھی

فاجيب واني فرطكم على العرض واني سائلكم حبين تردون على عن الشعدين فانتظر وآكين  
فيهما الشتل الاكبير كتاب الله همزوج له سبب طرقه بيد الله وطرف  
بالمديح فاسقكموا به ولا تضلووا ولا تبتدوا لا مفترق اهل بيتي فاتله قد انبأني  
اللطيف العظيم اهمال يفترق اصحابي رد على الحوض (واه الطبراني في الجعفر زيد للان اهل مكرا  
(مجمع الزوائد للبيشى ص ١٦٥ ج ٩ جلد نعم اذ نور الدين على بن ابي بكر - البيشى)

مجمع الكبيرى مذكوره رواية مجمع الزوائد سے ہم نے نقل کی ہے، حافظ نور الدین  
بیشی سندر روایت تو نہیں نقل کرتے لیکن اس سندر پر ایک اجمالی تقيید درج کر دیا کرتے  
ہیں۔ چنانچہ اس مقام میں بھی انہوں نے سندرہا میں ایک شخص زید بن حسن الفاطمی  
پر بحث کر کے نشاندہی کر دی ہے۔

۱۔ ایک توبیا بی المودة ص ۲۹ جلد اول میں بحوالہ اصول حکم رمذانی بعینہ  
بی روایت مکمل سندر کے ساتھ مل گئی ہے۔ اس کا اسناد مکمل اس طرح درج۔  
وقت نوادر اصول حدثت ابی قال حدث شناز زید بن حسن قال حدثنا معروف  
بن یود مکی عن ابی الطفیل عامر بن وائلہ عن حذیفة بن اسید  
الخواری قال لما صدر رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم عن

حجۃ الوداع الخ (توبیا بی المودة ص ۳ جلد اباب رابع)

۲۔ دوسری بات یہ ہے کہ حذیفة ابن اسید سے یہ روایت حلیۃ الاولیاء اصفہانی  
ص ۳۵ جلد اول پر بھی زید بن حسن کے واسطے پانی گئی ہے عنقری۔  
حلیۃ الاولیاء سے یہ روایت تقلیل نقل ہو گی۔ پورا اسناد اس طرح ہے۔  
حدث شاہ محمد بن احمد بن حمداں شناح بن سفیان حدث شنی  
نصر بن عبد الرحمن الوشا شناز زید بن حسن الاناطی عن  
معروف بن تحریر بود مکی عن ابی الطفیل عامر بن وائلہ عن حذیفة  
بن اسید الخواری قال قال رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم الخ

۳۔ تیسرا عرض یہ ہے کہ خدیفہ بن اسید کی اس روایت کا اسناد جس میں یہ  
بن حسن انعامی موجود ہوں تاریخ خطیب بغدادی جلد ششم ص ۳۲۲  
پر بھی دستیاب ہوا ہے۔ خطیب بغدادی کا مکمل اسناد مع روایت انشاء  
الله اپنے مقام پر درج ہو گا۔ مگر اس کا ضروری حصہ ہم یہاں ناظرین کے  
لئے تحریر کرتے ہیں۔

حدشان محمد بن حسن النقاش املاء آخرنا المطین حدشان نصر بن  
عبد الرحمن شنازیہ بن الحسن عن المعروف عن ابی الطفیل عن حدیفہ بن  
اسید ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قال ابی (تاریخ بغداد الخطیب بیان ۳۲۵ میلادی)  
حاصل یہ ہے کہ یہاں عن المودة بحوالہ نوادر الاصول اور حیثیت الاولیاء اور یہ  
یغداد کے ہر سہ اساتید پر نظر انصاف ڈالنے سے یہ بات واضح ہوئی کہ مجمع کبیر  
طبرانی کی روایت حکامہ کو اسناد تھیں اس طرح ہے۔  
حدشان زید بن حسن آلامی عن معروف بن خربوذ المکی عن ابی  
الطفیل عامر بن داٹلہ عن حدیفہ ابی

اب ہم فاریں کرام کی خدمت میں یہ عرض کریں گے کہ اسنادہذا بالکل غیر  
مقبول ہے۔ زید بن حسن انعامی اور معروف ملی (اسناد شاگرد) دونوں کے کوئی  
پورے بسط کے ساتھ قبل ایں نوادر الاصول حکیم ترمذی کے اسناداً اول کے تحت  
مفضل میش کے چاچے ہیں۔ وہاں واضح ہو گیا ہے کہ یہ دونوں راوی تقابل اعتماد  
اور مجموع ہیں۔

## اسناد دوم

مجمع کبیر طبرانی کی دوسری روایت بھی تجمع الزوائد، مسیحی کے حوالہ سے ہم نقل  
کرتے ہیں۔ روایت کے الفاظ اس طرح ہیں۔

عن زید بن ثابت عن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قال انی ترکت

فیکم تخلیفین کتاب اللہ و اہل بیتی و انہما لیست غریق احتی یہ داعلی الخوفن.  
رواہ الطبرانی فی الکبیر۔ (مجموع الزوائد فی جلد اول)

اس روایت کا تمام اسناد تو حمل کتاب طبرانی کے نہ میسر ہونے کی وجہ سے  
نہیں مل سکا البتہ دوسرے قرائیں ایسے دستیاب ہیں جن کی وجہ سے اس روایت  
کے اسناد کا بعض حصہ یقیناً حاصل ہو جاتا ہے۔

اس اجمال کی تفصیل اس طرح ہے کہ زید بن ثابت صحابی مذکور سے "روایت  
ثقلین" دوسری کتابوں میں بھی پائی گئی ہے۔ ایک مصنف بن ابی شیبہ ص ۱۲۱ جملہ  
چہارم میں دوسری مسند احمد جلد پنجم ص ۱۹۰-۱۸۹ میں

تیسرا مسند عبید بن حمید ص ۲۳۳ پر بھی یہی

روایت درج ہے۔ یہ تینوں روایات میں اسناد اپنے اپنے مقام پر ہم درج کر چکے  
ہیں۔ اب ان سب مقامات مذکورہ میں زید بن ثابت صحابی سے روایت کرنے  
 والا اقسام سے نقل کرنے والا رکین ہے اور رکین کا شاگرد شریک بن عبد اللہ ہے  
اسی طرح یہاں مجمع کبیر طبرانی میں بھی یہ سلسلہ اسناد اس طرح ہے

شریک بن عبد اللہ عن رکین عن القاسم بن حسان عن زید بن ثابت سلسلہ  
اسناد ہے اپر مصنف ابن ابی شیبہ اور مسند احمد کی روایات کے تحت ہم مختصر بحث  
کر چکے ہیں۔ بار بار اعادہ کی حاجت نہیں۔ مختصر یہ کہ یہ اسناد محدثین کے ضوابط  
کے اعتبار سے مقبول نہیں۔ یعنی شریک بن عبید اللہ اور رکین دونوں محرور ہیں۔

جیسا کہ قبل ازیں ذکر ہو چکا، یہی معلوم ہے کہ دوست اس پیغمبر پر سخت نالاں ہوں  
گے اور رجایا الخیب کا فتویٰ حبادر فرمائیں گے۔ کہا جائے گا کہ یہ محسن قیاس  
آرائی سے صحیح اسناد کو رد کیا جا رہا ہے۔ مگر یاد رہتے کہ یہ بحث بڑی آسانی سے اس  
طرح ٹھوکتی ہے کہ ہمارے دوست بہت کر کے مجمع کبیر طبرانی حمل کتاب سے  
زید بن ثابت کی یہ مذکورہ روایت سند تمام کے ساتھ پیش اندر دیں۔ اگر وہ اسناد

صحیح میسر ہو جائے تو ہمارا قیاس غلط متصور ہو گا اور اس حقیقت سے ہم بطيہب خاطر رجوع کر لیں گے۔

### استاد سوم معجم کبیر الطیرانی

عقبات الانوار ص ۱۸۲ اسی میں معجم کبیر الطیرانی کا ایک اور اسناد بحولہ اجلاس خواہی درج ہے۔ لہذا ہم ذیل میں اس کو نقل کر کے قارئین کے سامنے پیش کرتے ہیں۔

فروہا (حدیث تقلیں) الطیرانی فی مجہ الکبیر من طریق سلۃ بن کھلیل عن ابی الطفیل عن زید بن ارقوہ رضی اللہ عنہما قال لما صدر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسَلَّمَ من حجۃ الوداع ... و اذ سألكم حين تردون علىي عن التقلیں فانتظرو اکیف غلقون فیہا الشیل الاصکر کتاب اللہ عز وجل سبب طرفہ بید اللہ و طرفہ باید یکھ فاست کو اب یہ ولا تخلوا ولا تبید لوا و عتری اهل بیت فاتحہ قد نیاں اللطیف الخیر اہما لیں یقتصیاحتی یرد آعلی الحوض۔ (عقبات الانوار ص ۱۸۳ جلد اول طبع لکھتو)

طیرانی کبیر کے اس اسناد پر مکمل بحث تو اس صورت میں مفید ہے کہ یہ تمام اسناد میں کتاب سے حاصل ہو جائے مگر میں کتاب تو اس ملک میں توادرات سے ہے لہذا عقبات الانوار کے ذریعے سے جو کچھ اسناد بالا میسر ہوا ہے اس کے متعلق ذیل کی تشریحات کافی ہیں۔

روایت بالا سلمہ بن کھلیل حضرت کوفی کے واسطہ سے منقول ہے اور سلمہ بار چوڑ تقاہت کے شیعہ بزرگ ہیں۔ چنانچہ حافظ ابن حجر نے تہذیب میں تصریح کی ہے۔

قال العجلی کوفی تابعی ... و کان فیہ تشیع قال یعقوب بن شیعہ ... ثبت علی تشیع ... قال ابوداؤد کان ابو سلمہ بن شیع ... (تہذیب التہذیب جلد چہارم ص ۵۶) یعنی متعدد علماء رجال نے سلمہ بن کھلیل کا شیعہ ہونا بالوضاحت لکھا ہے

اس تحقیق کے بعد پوری روایت کا مسئلہ واضح ہے کہ اہل تشیع کی روایت جوان کے نہ ہب و مسلم کی موئید ہو وہ تسلیم نہیں کی جاتی خلا صدر ہے کہ طبرانی کی مسجم صغیر و اوسط و کبیر کی چچہ عدد ”روایات شافعین“ میسر ہوتی تھیں ہر ایک کی متعلقہ بحث ذکر کر دی گئی ہے ان میں سے کوئی روایت یعنی معیار صحت پر نہیں اتر سکی اور قواعد کے اعتبار سے تسلیم نہیں۔

آخر میں شاہ عبدالعزیز محدث دہلویؒ کا ایک قول جو معاجم طبرانی کے متعلق انہوں نے لکھا ہے۔ وہ ”بستان الحدیثین“ سے ہم نقل کرتے ہیں۔

فرماتے ہیں :

”اما محققین اہل حدیث گفتہ انہ کہ دروے (معاجم طبرانی) منکرات بسیار است“

یعنی حدیثین میں سے اہل تحقیق نے فرمایا ہے کہ طبرانی کے معاجم میں بہت سی منکر روایات یعنی ثقہ لوگوں کی مردیات کے خلاف پائی جاتی ہیں۔

(بستان الحدیثین ص ۵۳ فارسی طبع فیض بحث معاجم طبرانی)

اسناد از مسدر رکحا حکم ابو عبد اللہ محمد بن عبد اللہ الحاکم نیشاپوری

متوفی ۳۰۵ھ

روایت اول

حَدَّثَنَا أَبُو بَكْرٍ مُحَمَّدُ بْنُ الْحُسَيْنِ بْنِ مُصْلِحٍ وَالْعَقِيمِ  
بِالرَّئِيْسِ ثَنَانِ مُحَمَّدِ بْنِ أَيُوبَ ثَنَانِ يَحْيَى بْنِ الْمُعَيْرَةِ الشَّعْبَانِيِّ  
ثَنَانِ جَرَيْرِ بْنِ عَبْدِ الْحَمِيْدِ عَنْ الْحُسَنِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ التَّخْجِيِّ  
عَنْ مُسْلِمٍ بْنِ صَبِّيْحٍ عَنْ زَيْدِ بْنِ أَرْقَمَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ  
اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِنَفْسِ تَارِكٍ فِي كُوْنَةِ الْقَتَلَيْنِ كِتَابٌ

اَتَهُوَ وَآهَلَ بَنِيٍّ وَاتَّهَالَنَّ يَنْفَرُّ قَاهْتَىٰ يِرَدَّ اَعْلَىٰ الْحَوْضَ۔

(مستدرک حاکم ۲۳۱ جلد ۲ مناقب اہل بیت)

واضح ہو کہ مستدرک حاکم میں روایتِ تقیین تین بار مردی ہے اگرچہ دو توں نے حوالہ جات میں کثرت پیدا کرنے کے لئے چار مرتبہ اس روایت کا مستدرک حاکم میں پایا جانا شمار کیا ہے مگر یہ چیز واقعات اور انصاف کے خلاف ہے۔ فلذۃِ اہم پہلے ان روایات کی صحت یا عدم صحت کی جانب توجہ کرنا چاہتے ہیں بعد میں اس چوتھی روایت کی متعلقہ گفتگو بھی پیش خدمت کی جائے گی۔ (رانشاد اللہ تعالیٰ) مذکورہ سند میں دو شخص ایسے موجود ہیں جن کی وجہ سے تمام روایت درجہ قبولیت سے گر گئی ہے ایک ابو بکر محمد بن ہمیں بن مصلح الفقیہ بالری "دوسرے جریر بن عبد الجمید ہے ہر ایک کی تفصیلی پوزیشن ذیل میں درج کی جاتی ہے۔

## ابو بکر محمد بن ہمیں

ابو بکر محمد بن ہمیں بن مصلح الفقیہ بالری یہ حضرت سی کتب رجال متداولہ سے تلاش کیا گیا ہے کہیں سے اس کا پتہ نہیں چل سکا۔ یعنی مجبول ہے پھر شیخ رجال سے کوشش کی گئی ہے کہ کہیں سے دستیاب ہو جائے مگر یہ شخص روپوش، ہی رہا ہے۔ اہل علم پر واضح ہو کہ عام کتب رجال کے علاوہ خاص کئی کتابوں (کتاب الکنیٰ دو لائی و کتاب الکنیٰ امام بخاری) میں ابو بکر کے نام سے جاں جہاں کہیت مذکور ہیں ہاں سب جگہ باوجود تلاش کے نہیں مل سکا۔ اللہ اعلم۔ یہ کیسا مجبول الحال بزدگ ہے۔

## جریر بن عبد الجمید الصنفیٰ — سی رجال میں

دوسرے بزرگ جو حبی بن المیڑہ السعیدی کا استاد ہے، اور حسن بن عبد اللہ الصنفیٰ کا شاگرد ہے۔ یعنی جریر بن عبد الجمید بن القرطاصی الصنفیٰ المازی۔

۱- .... قال قتيبة حدثنا جريرا الحافظ المقدم لكتبه سمعته  
يُشَتَّم معاوية علانية - (تمذيب مك جد ۲)

۲- .... وأجمعوا على تقديره وردي بالتشييع

(فأذن لهم بعثات للطهير الصنفى م ۲۳۶)

۳- مقدم فتح الباري لابن حجر عقلاني میں ہے -

.... وَنَسْبَكَهُ قُتَيْبَةُ إِلَى التَّشِيِّعِ الْمُفْرَطِ .... (مقدم فتح الباری ص ۱۲ مبد ۲)

ہر سو حال جات کا خلاصہ یہ ہے کہ جریر ضبی رازی شیعہ صاحب ہیں اور  
شیعہ بھی سخت قسم کے ہیں - امیر معاویہ کو علی الاعلان سب و شتم کرتے تھے ۱۱

## جریر بن عبد الحمید ابی الرازی - شیعہ رجال میں

۱- جریر بن عبد الحمید الظیعی الکوفی نزل الری (ق) (صح)

(یام الرواة م ۱۷ جلد اول)

۲- .... أَتَوْلُ مُقْتَضَىَ عَدَّ الشِّيَخِ رَهْ الرَّجُلِ فِي طَيِّرِ رِجَالِ الشِّيَعَةِ  
دُونَ قَدْرِهِ كَوْنِهِ إِمَامِيًّا -

(اما تعالی رجال یلد اول ص ۲۱)

حاصل یہ ہے کہ جریر ضبی کوفی نے مقام ری میں قیام کیا اور یہ صاحب امام  
جعفر صادقؑ کے اصحاب میں شمار کئے جاتے ہیں - محمد مزا استرا آبادی نے ان کو اپنے  
رجال میں درج کیا ہے - مقاماتی کہتے ہیں کہ شیخ طوسی کا اس شخص کو لبیر کری مذہبی  
جریر کے اپنے شیعہ رجال میں شمار کر لینا اس کے امامی المذہب ہونے کا متفاہی ہے -

مذکورہ مذہب روایت کے اسناد میں مزید بھی کلام ہو سکتی ہے مگر ہم فارسی  
مقدار پر اکتفا کرنا مناسب نیاں کیا ہے پس مجبول الحال راویوں کی روایت کو  
صحیح ہیں کہا جا سکتا خدا جانے حاکم نیسا پوری بزرگ نے اس کو صحیح الاسناد کیے

فرض کر لیا ہے۔ نیز روایت کے روایہ میں حب شیع مسعود ہے اور شیع بھی جس میں سب ستم  
ہمک نوبت پہنچ گئی ہے۔ تو قبول روایت کی بحث خود بخود طے ہو گئی۔

## روایت دوم

حَدَّثَنَا أَبُو الْحَسِينِ مُحَمَّدُ بْنُ أَحْمَدَ بْنِ تَمِيمٍ الْخَنْظَرِيِّ بِعِدَادَ  
شَنَّا أَبُو قَدَرَةَ عَبْدَ الْمَلِكِ بْنَ مُحَمَّدَ بْنِ الرَّقَائِشِ  
شَنَّا يَحْيَى بْنَ حَمَادٍ وَحَدَّثَنِي أَبُو يَكْرُبِ مُحَمَّدَ بْنِ أَحْمَدَ بْنِ  
يَأْيُوبِهِ وَأَبُو يَكْرُبِ أَحْمَدَ بْنِ جَعْفَرِ الْبَيْرَارِ قَالَ حَدَّثَنَا  
عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَحْمَدَ بْنِ حَفْيِلَ حَتَّى أَتَى شَنَّا يَحْيَى بْنَ حَمَادٍ وَ  
حَدَّثَنَا أَبُو نَصِيفِ أَحْمَدَ بْنِ سَهْلِ بْنِ الْفَقِيهِ بِسَخَارِيِّ شَنَّا صَالِحَ  
بْنَ مَحْمُودَ وَالْحَافِظِ الْبَعْدَارِيِّ شَنَّا حَلْمَ بْنَ سَالِمِ بْنِ الْمُخْرَجِ  
شَنَّا يَحْيَى بْنَ حَمَادٍ شَنَّا أَبُو عَوَانَةَ عَنْ سَلِيمَانَ الْأَعْشَ شَنَّا حَدَّثَنَا  
حَبِيبَ بْنَ أَنَّى شَنَّا بْنَ عَرْتَ أَبِي الْكَعْبِ عَرْتَ زَيْدَ بْنَ آذَقَ  
رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ كَالَّتَارَجَعَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
عِنْ حَجَّةِ الْوَدَاعِ وَتَرَلَ عَنِ يَزِيرِ حَقِيقَ أَمَرَ بِدِوَحَاتِ فَقَعَمَنَ  
فَقَالَ كَارِي قَدْ دُعِيْتَ فَأَجَبَتْ إِقْ قَدْ تَرَكْتَ فِي كُمَّ  
الشَّقَقِينَ أَحَدُهُمَا أَكَبَرُ مِنَ الْأَذْقَارِ كِتَابُ اللَّهِ وَعَثَرَتْ  
فَانْظَرُوا كَيْفَ تَخْلُفُونِي فِيمَا فَانْتَهَمْتَ لَتْ يَتَفَرَّقَا حَتَّى يَحْكُمَا  
عَلَيْهِ الْحَوْضُ شَنَّا كَالَّتَارَجَعَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ مَوْلَاهُ وَأَنَا مَوْلَاهُ  
كُلُّ مُؤْمِنٍ شَدَّ أَحَدَ سَيِّدِ عِلْمِ الْقَوْلَ مَنْ كُنْتُ مَوْلَاهُ فَهَذَا  
وَلِيَهُ اللَّهُمَّ وَالَّذِي مَنْ رَدَاهُ دَعَا دَعَاهُ —

(متدرک حاکم ص ۱۰۹)

(باب فضائل علیؑ)

مستدرک کا یہ استاد متعدد تخلیوں کی وجہ سے کافی طویل ہے۔ اسکا درجہ  
کی جانب توجہ کرنے سے معلوم ہوا کہ ان روایات میں دو صاحب عبد الملک فاشی و  
خلعت محرزی ہیں جن کی موجودگی میں اس روایت کو صحیح الائمنیں  
کہا جاسکتا۔ ان کے مساوا بھی اس سند میں ایسے بزرگ موجود ہیں جن کی وجہ سے یہ  
استاد عیز مقبول ہے لیکن فی الحال ان دونوں روایتوں کے کوائف پر اتفاق کیا جاتا ہے۔

## عبدالملک الرقاشی

(۱) أَبُو قَلَّا بْنَ عَبْدِ الْمَلِكِ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الرَّقَاشِيِّ الْقَسْرِيُّ  
..... قالَ اللَّهُ أَرْقَطَنِي مَصْدُوقٌ كَثِيرُ الْخَطَاٰءِ فِي الْأَسَائِيدِ  
وَالْمُتُوَّبِ..... كَانَ يُجَاهِثُ مِنْ حِفْظِهِ فَكُثُرَتِ الْأَذْهَامُ

فیهُو۔ (۱) تصریب نسخہ جلد ششم

(۲) تاریخ بغداد للخطیب نسخہ جلد ۱۰

(۳) عَبْدُ الْمَلِكِ بْنُ مُحَمَّدٍ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الرَّقَاشِيِّ..... كَثِيرُ الْوَهْمِ كَمَا يَتَحَجَّجُ  
بِهِ۔ (میزان الاعتدال ذہبی نسخہ جلد دوام)

مدرسہ ہر سووالہ جات کا حاصل یہ ہے کہ ابو قلّا یہ عبد الملک الرقاشی کے  
متعلق دارقطنی کہتے ہیں کہ متون روایات اور اسانید میں یہ شخص کثیر الخطایہ اور  
یادداشت سے روایت کو بیان کرتا تھا۔ فلائمہ اس کی روایت میں کثرت سے دہم  
کو دخل ہے۔ ذہبی کہتے ہیں کہ کثیر الوہم ہے قابل احتجاج منہیں ہے۔

## خلعت بن سالم محرزی

(۱) خَلْعَتُ بْنَ سَالِمٍ مُخْرَجِي أَبُو مُحَمَّدِ الْمَلِيْعِيِّ..... عَابُو اَعْلَمِي  
الْتَّشِيْعِ۔ (تقریب التذیب نسخہ ۱۳۲)

(۲) قَالَ الْأَجْرِيَ وَكَانَ أَبُو دَافُدَ كَانَ يُحَدِّثُ عَنْ حَلْفٍ . . .  
 قَالَ عَبْدُ الْخَالِقِ بْنُ مَنْصُورٍ أَتَهُ كَانَ يُحَدِّثُ بِمَسَادِي  
 الصَّحَابَةِ قَالَ قَدْ كَانَ يَجْمِعُهَا . (تَهْذِيبُ تَهْذِيبٍ جَلْد١۵)  
 . . . وَنَقَمُوا عَلَيْهِ بِتَبْعِيَّةِ هَذِهِ الْأَحَادِيَّةِ . (۳)

(تاریخ بغداد للخطیب ق ۳۲۸ جلد ششم)

ہر سر عبارات کا خلاصہ یہ ہے کہ خلف محرمی مہبلی حافظ توبہ لیکن اس پر  
 شیعہ ہونے کا عیب چاپ ہے۔ آجری کہتے ہیں کہ خلف مذکور سے ابو داؤد حدیث  
 نہیں روایت کرتے تھے۔ عبد الخالق بن منصور نے کہا ہے کہ اس شخص نے صحابہ  
 کے مثاب و معاشر جمع کر رکھتے تھے۔ خطیب بغدادی بھی ری کہتے ہیں۔ کہ یہ صحابہ  
 کے مثاب و معاشر کے پچھے لگا رہتا تھا۔ اس بنا پر محمد بنین نے اس پر عیب لکھا۔  
 اہل نظر خود نکر کر سکتے ہیں کہ جن روایات کے راوی کثیر الخطاء ہوں کیاں الیم  
 ہوں۔ ناقابل احتجاج ہوں صحابہ کرام پر چون چون کر عیب جمع کرنے والے ہوں ان کی  
 روایت کو ناقابل تسلیم کیسے قاری دیا جا سکتا ہے؟

### روایت سوم

حَدَّثَنَا أَبُو يَكْرِبَ بْنُ إِسْحَاقَ وَدُعْلُجُ بْنُ أَحْمَدَ السُّجْزِيُّ قَالَ  
 أَتَبْيَانَ أَنَّمَا حَدَّدَ بْنُ أَبْيُوبَ ثَنَانَ الْكَرْزَقَ بْنَ عَلَى ثَنَانَتَانَ بْنَ  
 أَبْرَاهِيمَ الْكَرْمَانِيِّ ثَنَانَمَحْمَدَ بْنَ سَلْمَةَ بْنَ كَهْبِيِّ عَنْ أَبِيهِ  
 عَنْ أَبِيهِ الظَّفَّارِيِّ بْنِ وَاثِلَةَ أَتَهُ سَمِيعُ زَيْدَ بْنَ أَرْقَمَ رَضِيَ  
 اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ شَرِّلَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَيْنَ  
 مَكَّةَ وَالْمَدِيْنَةَ عِنْدَ شَجَرَاتِ خَمْسٍ دُوَّحَاتٍ عَطَّاِمَ  
 كَلْتَسَ النَّاسَ مَا تَحْتَ الشَّجَرَاتِ ثُورَ رَاحَ رَسُولُ اللَّهِ

وَلِلَّهِ الْحَمْدُ عَلَيْنَا وَسَلَّمَ عَشِيَّةَ فَصَلَّى نُورَ قَامَ خَطِيبًا فَحَمِدَ  
اللَّهَ حَاتَّفَ هَلِيَّ وَذَكَرَ وَعَظَّ فَقَالَ مَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ  
يَقُولَ شَقَّالَ أَيْهَا النَّاسُ إِنِّي تَارِكٌ فِي كُوْنَامَرَ دِينِ لَكُنْ  
تَضَلُّوا إِنِّي أُتَبِعُهُ وَهُمَا كِتَابُ اللَّهِ وَأَهْلُ بَيْتِي  
عَذْنَقَ شَقَّالَ أَتَعْلَمُونَ إِنِّي أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ  
ثَلَاثَ مَرَاجِعَ قَالُوا نَعَمْ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ مَنْ كُنْتُ مَوْلَاهُ فَعَلَى مَوْلَاهِكُمْ

(مستدرک حاکم ۱۹ جلد سوم)

مستدرک حاکم کی اس تبیہگار روایت میں متعدد افراد ناقابلِ احتجاج ہیں۔ لیکن اختصار کے پیش نظر ہم صرف ایک بزرگ محمد بن سلمہ حضرتی کے کوائف پیش کرنا چاہتے ہیں۔ روایت کا درجہ معلوم کرنے کے لئے یہی کافی ہو گا۔

## محمد بن سلمہ بن کھمیل۔۔۔ سُقیٰ رجال میں

(۱) مُحَمَّدُ بْنُ سَلَمَةَ بْنِ كَهْمِيلٍ وَالْحَاضِرَ مِنْ... بَكَانَ صَبَعِيَّنَا

(طبقات ابن سعد ص ۲۶۳ جلد ۲ ق ۲۲)

(۲) ... ذَاهِبٌ وَأَهِي الْحَدِيثُ" (میران الاعتدال مکت جلد ۲۳)

(۳) ... قَالَ الْجَوْزَجَانِيُّ ذَاهِبُ الْحَدِيثُ... . . قَالَ أَبِي

سَعْدٍ كَانَ صَبَعِيَّا كَذَّا قَالَ أَبْنُ الشَّاهِيْنِ فِي الصُّبَعَنَاءِ... . .

قَالَ وَكَانَ يَعْدُونَ مُدَشِّيِّ الْكُوْفَةِ" (السان المیران مکت ۱۸۳ جلد ۵)

خلافت المرام یہ ہے محمد بن سلمہ مذکور محدثین کے ہاں ضعیف ہے، درجہ اقتیا سے ساقط ہے اور اس کی روایت بے اصل ہے، بوزجانی کہتے ہیں کہ اس کی روایت بے اصل ہے۔ ابن سعد نے اس کو ضعیف قرار دیا ہے ابن شاہین نے بھی اس طرح

کہا ہے اور یہ بزرگ خیر سے شیعیان کو فرمیں شمار کئے جاتے ہیں

## محمد بن سلمہ حضرتی — شیعہ سجال میں

(۱) مُحَمَّدُ بْنُ سَلَمَةَ يَنْ كُهَيْلٍ بْنُ الْحَسَنِ رَضِيَّ أَسْنَدَ عَنْهُ رَقْ

(غیری القال ۳۲۷ مامن الرواۃ م ۱۱۹ جلد ۲)

(۲) مُحَمَّدُ بْنُ سَلَمَةَ يَنْ كُهَيْلٍ . . . عَذَّابُ الشَّيْخِ فِي رِجَالِهِ  
مِنْ أَصْحَابِ صَادِقٍ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَحَالَهُ كَسَابِقِهِ (کوئی  
امامیاً)

(ما مقابله ۱۳ جلد سوم)

حاصل یہ ہے کہ محمد بن سلمہ سے شیعہ کے ہاں روایات مروی ہیں۔ شیعہ طوی  
نے اپنے رجال میں اس شخص کو اصحاب جعفر صادق سے شمار کیا ہے اور سابق رؤی  
کو طرح یہ شخص بھی امامی بزرگ ہے۔

اسناد سابق میں ان روایات کی موجودگی روایت کی عدم قبولیت کے لئے  
کافی ہے۔ مزید صحیث و تجوییت کی کوئی حاجت نہیں ہے۔

تبنیہ: علام رذہبی نے اپنی تخلیص میں اس مندرجہ بالا روایت کے حق میں  
”ناقدا نہ الفاظ“ یہ درج فرمائے ہیں

یعنی بخاری و مسلم ہر دو بزرگوں نے اس روایت کی تخریج محمد بن سلمہ بن کسیل کی  
ویرج سے نہیں کی محمد بن سلمہ کو ابو اسحاق السعیدی الجوز جانی نے غیر معتر و بے اہل  
قار دیا ہے۔

## روایت چہارم

(از مستدرک حاکم)

أَخْبَرَنِي مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ بْنِ السَّقِيَّانِ بِالْحَسْنَى قَدِّسَتْ نَسَأْلُهُمْ أَحْمَدْ

بُنُ حَازِمٍ وَالْعَفَارِيِّ ثَنَا أَبُو نَعْمَيْرٍ ثَنَا كَامِلُ أَبْوَا الْعَكَلَةَ قَالَ  
 سَمِعْتُ حَيْبَ بْنَ آدِي ثَانِيَتْ يَخْبُرُ عَنْ يَحْيَى بْنِ جَعْدَةَ  
 عَنْ زَيْدِ بْنِ أَرْقَمَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ خَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ  
 اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَتَّىٰ أَنْتَهَيْنَا إِلَى غَدَرِ يَخْمَ فَأَمَرَ  
 بِنَادِجَ فَكَسَحَ فِي يَوْمٍ شَاءَ فِي عَيْنَتِنَا يَوْمٌ كَانَ أَشَدَّ حَرْبًا  
 مِنْهُ فَحَمِدَ اللَّهَ وَأَكَّدَ عَلَيْهِ وَقَالَ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّهُ لَمْ  
 يُعِثْنِي قَطُّ إِلَّا عَاهَ نِصْبِي مَعَاشَ الْأَيْمَانِ كَانَ قَبْلَهُ  
 وَإِنِّي أُوْشِكُ أَنْ أُدْعِيَ فَأَحْيِبُ وَإِنِّي تَارِكٌ فِيْكُمْ قَالَ  
 تَقْسِلُوا بَعْدَهُ كَيْنَاتِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَ شَرَّ قَامَ فَأَخَذَهُ بِيَدِي  
 عَلَيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فَقَالَ يَا أَيُّهَا النَّاسُ مَنْ أَوْلَى بِكُمْ مِنْ  
 أَنْفُسِكُمْ فَتَالُوا أَنَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ . . . مَنْ كُنْتُ مُؤْكَلَهُ  
 فَعَلَيْهِ مَوْلَاهُ . . .  
 (مستدرک حاکم مـ ۳۳ جلد ۳)

حاصل مطلب یہ ہے۔ زید بن ارقم کہتے ہیں ہم نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم  
 کے ساتھ نکلے حتیٰ کو غدری (مالاب جس کا تام خم ہے) کے پاس آئے پس دختو  
 کی صفائی کا حکم دیا گیا وہ ہم پر سخت ترین گرمی کا یوم تھا۔ حضور نبی کریم نے حمد و شنا  
 کے بعد خطاب فرماتا شروع کیا فرمانے لگے۔ لوگو! ہر ایک نبی اپنے سے سابق نبی  
 کی نصف عمر کی مقدار زندہ رہتا ہے۔ غیرتیب پر مقام وفات پہنچے گا میں لے قبول  
 کروں گا۔ میں تم میں وہ چیز چھوڑ سے جا رہا ہوں جس کے بعد تم ہرگز گمراہ نہ ہو گے  
 اللہ عز وجل کی کتاب ہے پھر کھڑے ہوئے اور علی ابن ابی طالب کا پا تھے پھر کفر میلا  
 اسے لوگو! تمہارے متعلق تمہاری جان سے زیادہ مہربان اور دوست دار کوں شخص  
 ہے۔ انتوں نے کہا اللہ اور اس کے رسول زیادہ بہتر جاتے ہیں تو آپ نے فرمایا  
 جس کا میں دوستدار ہوں پس علی بھی اس کے دوستدار و مہربان ہیں۔

دوست اس روایت کو صحیح "اثبات ثقلین" کے لیے پیش کر دیتے ہیں  
چنانچہ رسالہ "ارشادر رسول الثقلین" میں اس کو دیگر روایات کے ساتھ شمار  
کیا ہے۔ لہذا اس کے متعلق ہم مختصرًا ایک دو چیزیں عرض کرتے ہیں۔

(۱)

اگر روایت کو صحیح تسلیم کر لیا جائے تو اس میں "ثقلین یا خلیفین" کا لفظ  
مفہود ہے جس سے شیخہ کا مقصد پورا ہو سکتا ہو۔ جب تک حدیث میں ثقلین  
یا خلیفین کا لفظ ہی نہیں ہے تو اپنی طرف سے دو چیزیں اختراع کرنے کا کوئی طلب  
نہیں۔ روایت کی عبارت کا مطلب صاف ہے کہ میں تم میں ایسی چیز پھرور ہا ہوں  
جس کے بعد تم گراہ نہ ہو سکو گے وہ کیا ہے؟ کتاب اللہ ہے، اس کے بعد حضرت علی  
کے تعلق بعض لوگوں کو چند بدگانیاں یا غلط فہمیاں سفریں میں پیدا ہو گئی تھیں۔  
وہ بے بنیاد تھیں ان کے ازالہ کی خاطر اہتمام کر کے حضرت علی کا یاد چکر کریے الفاظ  
فرماتے گئے جس کا میں دوست ہوں علی اس کے دوست ہیں۔ تاکہ بعض لوگوں کے  
دلوں میں حضرت علی کے حق میں جو انتباہ سپیدا ہو گیا ہے وہ انبساط سے بدال  
جائے اور نفرت زائل ہو کر موت پیدا ہو جائے، مزعمہ خلافت کی طرف کیں  
اشا، بہت سی رہنماں ہوتا چہ جائیک مل افضل کے دعوے سے پر اس روایت کو نص قطعی  
کا درجہ دیا جائے۔

(۲)

اور اگر تاریخ فیکو سے مراد ثقلین (دو بھاری) ہی تجویز کرنا مقصود خاطر ہے  
تو چھر بڑی آسانی سے یوں کیوں نہ کہہ دیا جائے کہ اس سے مقصد دو ہم چیزیں یعنی  
کتاب اللہ و سنت رسول اللہ میں جب یا ہم مدعی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم بیان  
فرما چکے تو ایک دوسرے مسئلہ کی طرف توجہ منتطف فرمایا کہ فرمایا یا ایہا الناس الختم  
قائم کے الفاظ سے اس پر قرینہ قویہ قائم ہے، ثم کا لفظ اپنی وضع کے اعتبار سے واضح

کر رہا ہے کہ پہلے کچھ کلام کی معاملہ کے لئے جاری تھا اور اس معاملہ کو ختم کر کے پھر اس دوسرے کام کے لئے کھڑے ہو گئے ہیں پس تم قام کے الفاظ سے یہ بات بالکل ظاہر ہے کہ تھوڑے قبل ایک آگ مقصود ہے اور تھوڑے کے بعد ایک وہ مطلب ہے۔ فا فہم

## بحث مستدرک کا تسمیہ

مستدرک حاکم کی روایات متعلقہ تقلیدیں کی بحث کے اختتام پر ہم شاہ عبدالعزیز محدث رہوی کی وہ تنقید بھی درج کرنا چاہتے ہیں جو انہوں نے اپنی کتاب "بستان المحدثین" میں علامہ ذہبی کے خواہ سے نقل کی ہے۔ اس تنقید کے پیش نظر مستدرک کی روایات کافی الجملہ درجہ اعتماد واضح ہو جاتا ہے۔ حافظ ذہبی کہتے ہیں کہ:

احادیث اسیار است در مستدرک کہ بر شرط صحت نیست بلکہ بھنی از احادیث موصوع نیز ہست کہ تمام مستدرک باہنا میوب گشتہ یعنی ہست سی احادیث مستدرک میں ایسی ہیں جو صحت کی شرط پر نہیں ہیں۔ بلکہ بعض حدیثیں اس میں موصوع بھی ہیں جن کی وجہ سے تمام کتاب مستدرک میوب ہو گئی ہے۔ (بستان المحدثین ص ۲۳ فارسی بحث صحیح حاکم)

پھر لکھتے ہیں کہ:

حافظ ذہبی در تاریخ گفتہ است..... و بقدر برع باقی و اسیات و منا کیر بلکہ موصوعات نیز ہست چنانچہ من در اختصار آں کتاب کہ مشهور تینیں ذہبی است خبردار کر دا م "انتی

(بستان المحدثین ص ۲۳ فارسی)

یعنی بقدر جو تھائی کتاب ہنڈا بے اہل اور موصوع حدیثوں سے مزین ہے چنانچہ میں نے اپنی تینیں میں ان روایات سے خبردار کیا ہے۔

اسناد (ثقلین) از مشهور مفسر شعلی  
ابو اسحاق احمد بن ابراهیم الشعلی النیشاپوری  
المتوفی ٢٢٤

حد شناحسن محمد بن حبیب المفترقال وجدات ف  
کتاب حجۃ بخطه حد شناحمد بن الاحجم القاضی المرزوی  
حد شنا الفضل بن موسی الشیبانی اخبرنا عیید الملک بن ایی  
سلیمان عن عطیة العروقی عن ابی سعید الخدروی قال سمعت  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یقول ایهالناس ان قد  
ترکت فیکم خلیقتین ان اخذتم بهما لنت قلبو ابعدی احدها  
اکبر من الآخر کتاب اللہ جبل مدد و دمن اسمااء الی  
الارض و عتری اهل بدیتی لا انہما لنت فرقا حتی

یزدا علی الموضع ۱ (عیقات الانوار ص ۲۱ جلد اول)

ناظرین کرام پرواضح رہے کہ شعلی کے اسناد مذکور میں دو بزرگ ایسے موجود  
ہیں۔ جن کی موجودگی میں اس اسناد کو از روی قواعد صحیح نہیں کہا جا سکتا۔ ایک احمد  
بن الاحجم ہے دوسرے عطیہ عویی ہے۔ ان کی متعلقہ تفصیل ذیل میں درج کی جاتی ہے۔

### احمد بن الاحجم القاضی

قال لسان المیزان۔ احمد بن الاحجم المرزوی... قال  
فیہ این الجوزی قالوا کان کند ایما ۲

{ ۱۔ لسان المیزان ص ۱۳۲ جلد اول طبع دائرۃ المعارف دکن  
۲۔ میزان الاعتدال ص ۳۸ جلد اول طبع مصر }

یعنی حافظ ابن حجر عسقلانی چو حافظ ذیبی ہر دو نے اس کی جعلی روایت ذکر کرنے کے بعد ابن جوزی سے نقل کیا ہے کہ محمد بن احمد بن الاجم کو کذابت ہیں۔

**خطیب عوفی :** دوسرا عظیمہ عوفی ہے۔ اس کی پوزیشن اور مکمل تشرح "طبقات ابن سعد کے اسناد کے تحت تحریر کی جا چکی ہے۔ خطیب ضعیف ہے، شیعہ ہے۔ محمد کے نزدیک قابل جلت نہیں ہے۔ اس نے اپنے شیخ محمد بن السائب المکبی (بموہر دروغ گو ہے) سے بہت سی روایات لوگوں میں پھیلا رکھی ہیں اور اس کی کیفیت ابوسعید بخوزی کی ہوئی ہے تاکہ لوگ ابوسعید خدری صحابی سمجھ کر روایت بلاچون و چدا تسلیم کر لیں۔ اس قسم کے رواۃ کی روایت قطعاً قابل قبول نہیں ہو سکتی۔

## اسناد از "حلیۃ الاولیاء" الی یعیم اصفهانی احمد بن عبد اللہ

بِنْ أَحْمَدَ بْنِ أَسْحَاقَ أَصْفَهَانِيِّ مُتَوَقِّيِّ سَلَامَةَ  
 حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ أَحْمَدَ بْنِ حَمْدَانَ ثَنَاحَسْنُ بْنُ سُفْيَانَ حَدَّثَنَا  
 نَصْرُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الْوَشَاءَ ثَنَاهَزِيدُ بْنُ الْحَسَنِ أَنَّ أَنَّا طَرَفُ  
 عَنْ مَعْرُوفٍ بْنَ خَرْبُوَدَ الْتَّكِيِّ عَنْ أَبِي الطَّفَيْلِ عَامِرَ بْنِ  
 وَاثِلَةَ عَنْ حَذَّيْنَةَ بْنِ أَسْمَدِيِّ الْعَفَارِيِّ قَالَ قَالَ رَسُولُ  
 اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْهَا النَّاسُ إِنِّي فَرَطْكُمْ وَإِنَّكُمْ دَارِدُونَ  
 عَلَى الْحَوْضَ فَإِنِّي سَائِلُكُمْ حِينَ تَرْدُونَ عَلَى الْحَوْضِ  
 فَإِنِّي سَائِلُكُمْ حِينَ تَرْدُونَ عَلَى عِنْ الْقَلَّيْنِ فَانْتَرِدُوا  
 كُنْتَ تَحْلُقُونِي فِيمَا الْقَلَّ أَكَبَرِ كِتَابٍ أَنَّهُ سَبَبَ طَرْفِهِ  
 بِيَدِ اللَّهِ وَطَرْقَهُ بِيَدِي نِيَكُو فَاسْتَمْسِكُوا بِهِ وَلَا تَضَلُّوا  
 وَلَا تَبْدِلُوا وَعِنْرَقِ أَهْلِ بَيْتِي فَإِنَّهُ قَدْ تَبَانَى الْطَّيْفُ  
 الْخَيْرُ أَتَهُمَا لَنْ يَقْتَرِقَا حَتَّى يَرِدَا عَلَى الْحَوْضِ"

(علیۃ الاویام لابی الحیم اصفهانی ص ۳۵۵ جلد اول تذکرہ حدیفہ)

اس اسناد مذکور میں سے صرف تین دوستوں محمد بن احمد بن محمدان اور انعامی حسے اور معرفت مکی کی پوزیشن معلوم کر لینے سے سارا معاملہ حل ہو جاتا ہے۔ انعامی صنایع اور معرفت مکی صاحب ہر دو کا ذکر خیر ”نواز دل الاصول“ حکیم ترمذی کے اسناد کے تحت مفضل درج کر دیا گیا ہے۔ بار بار دہرانے کی حاجت نہیں ہے خالص شیعہ بزرگ ہوتے کے ساتھ ساتھ ضعیف عن الدلیل شیعین بھی ہیں اور محمد بن محمد بن محمدان ابو عمر والحمد للہ نیشاپوری کا حال اس طرح درج ہے کہ قال ابن طاہر یتشریع۔

{ ۱۔ میزان الاعتدال ص ۱۶۷ ج ۳ }

{ ۲۔ لسان المیزان ص ۲۸۵ ج ۵ }

حاصل یہ ہے کہ ثویق کے باوجود یہ حضرت شیعہ مسلم رکھتے تھے۔ یقاعدہ تو مسلم ہی ہے کہ دوستوں کی روایت ان کے مسلک کی تائید کے سلسلہ میں قبول نہیں کی جا سکتی لہذا اہلست پر اس قسم کی روایات پیش کرنا باطل ہے جا اور ناروا اظر لیتے ہے جو قواعد کو بیڑت ڈال کر اختیار کیا جاتا ہے۔

تنبیہ و عقاید الانوار جلد اول ص ۲۰۶ پر ابوالحیم احمد بن عبد اللہ ااصفہانی کی مزید روایات ثقلین کتاب متفقہت المطہرین کے ذریعہ سے درج کی گئی ہیں مگر ان تمام روایات کی ایک سند بھی نہیں ذکر کی۔ جن جن روایات کی سند نہ پیش کی جائے اس کا بحاب لکھتا ہے سو دبے جو روایت صحیح سند کے ساتھ پیش کی جائے گی البتہ قابل قبول ہے اور متدرج بالا روایت بمع مکمل سند کے ہمنے براہ راست حلیۃ الاویام اصفہانی سے تلاش کر کے پیش کی ہے اور اس پر جو جرح از روئے قواعد پائی جاتی ہے وہ بھی پیش کر دی ہے۔

اسناد از تاریخ بغداد للخیط لعبد ادی متوفی ۶۳۶ھ

اَخْبَرَنَا الْحُسَيْنُ بْنُ عُمَرَ بْنِ بُرْهَانَ الْغَزَّالِ حَدَّثَنَا

مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ التَّقَانِشُ إِمَامٌ۔ أَخْبَرَنَا الْمُطَبَّبُ  
 حَدَّثَنَا نَافِرُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ حَدَّثَنَا زَيْدُ بْنُ الْحَسَنِ  
 عَنْ مَعْرُوفٍ عَنْ أَبِي الْعَقِيلِ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَسَيْدٍ  
 أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي  
 فَرَطْ لَكُمْ وَأَنْتُمْ وَلَدُونَ عَلَى الْمُحْوَضِ وَإِنِّي مَسْلِكُكُمْ  
 حِينَ تَرِدُونَ عَلَى عَنِ الْتَّحْكِيمِ" فَانْتَرُوا إِلَيْنَا تَخْلُنُونِي  
 فِيمَا الشَّقْلُ الْأَكْبَرُ كِتَابٌ أَنَّهُ سَيْبٌ طَرْقَه بِيَدِه أَنْهُ وَ  
 طَرْقَه بِيَدِه يَكُرُّ فَاسِمَشِكُوَّا بِهِ وَلَا تَضْلِلُوا وَلَا تَيَدَّلُوا" (۳۲۳)  
 (تَارِيَخِ نَفَادِ مَسْلِكِه تَذَكِّرَه نَذِيرَه مِنْ حَسَنِ الْمَاطِي)

خطیب کی مذکورہ روایت میں بھی دو بزرگ مندرجہ بالا یعنی نزید بن حسن انطاڑی اور حسروف ملکی کا موجودہ ہونا ہی عدم قبولیت کے لئے کافی ہے مزید کسی اور راوی مجموع تلاش کرنے کی حاجت ہی نہیں۔ ضعفاء و شیعہ لوگوں کی روایات عیز مسلم ہوا کریں ہیں۔

مذکورہ ہز دروازیوں کی تشریح اس حادثہ کے نتیجے میں اس اصول کی روایت کے  
 نتیجے درج کی جا سکی ہیں۔ وہاں تفصیل ملاحظہ ہو۔

تلبیہ: صاحب عجقات نے جلد اول ص ۲۲۱ پر خطیب بغدادی کی ایک روایت  
 جابر بن عبد اللہ سے کتاب مفتاح الجواہ (از میرزا محمد بدختانی) کے حوالہ سے درج کی  
 ہے مگر مندرجہ ہے فلمذہ اس کے جواب کی طرف ہم کو توجہ کرنے  
 کی ضرورت نہیں ہے اگر صحیح سند کے ساتھ روایت پیش ہوگی تو وہ قبول ہے۔  
 اور مندرجہ بالا روایت مکمل سند کے ساتھ ہم نے تاریخ بغداد (الخطیب بغدادی)  
 جلد بیشتر میں سے از راہ خود نقل کی ہے اور برج و قدر بھی ساتھی مختصر  
 درج کر دی ہے۔

# اسناد ابو بکر السیعی

## متوفی سنه

(منقول از عبقات الانوار ۲۱۵ جلد اول)

استاد اول: اخطب خوارزم متوفی سنه صد و سی قب گفته عن احمد بن حسین بن علی (السیعی) -

فقال اخیرنا ابو عبد الله قال حدثنا ابرونصر محمد بن سهل الفقيه  
بغاری قال حدثنا صالح بن محمد الحافظ قال حدثنا خلف بن سالم  
قال حدثنا یحیی بن حماد قال حدثنا ابو عوانة عن سليمان لاعش  
قال حدثنا حمیب بن ابی ثابت عن ابی الطفیل عن زید بن ارقم  
قال لما رجع رسول الله صلی الله علیہ وسلم عن حجۃ الوداع و  
نزل یعنی خمراً مربد و حات قد ترکت فیکم الثقلین لحد ها  
اکبر من الآخر کتاب الله و عتری اهل بیتی فانتظروا یکیف تختلفون  
فیہا اخیر ( عبقات الانوار ۲۱۵ جلد اول)

ناظرین کرام پر واضح ہو کہ ابو بکر السیعی کا یہ استاد بعدینہ مستدرک حاکم کے اسناد  
دوم میں ایسی تشریحات کے ساتھ گزرنچکا ہے۔ حاصل یہ ہے۔ اس شدید خلف  
بن سالم بخوبی حلوہ افروز ہے یہ خلف محمد بن کے تزدیک "شیعہ" ہے اور صحابہ کرام  
کے معاشر و نقائص کی روایات کو جمع کرنا اس کا شیوه تحریکی مشند اس کے  
اندر وقی خیالات کا پورا آئینہ دار ہے۔ مزید تسلی کے لئے اہل علم تقویب التہذیب و  
تہذیب عقلاً و تاریخ بغداد المخیب کی طرف رجوع کر سکتے ہیں۔ مکمل حوالہ جات  
مستدرک حاکم کے اسناد و مکمکے موقع پر عرض کئے جا سکتے ہیں۔ خلصہ اس اسناد  
کے عین معقول ہونے کے لئے صرف ایک اس بزرگ کا تشیع ہی کافی ہے۔

اگرچہ مزید کلام بھی بعض رواۃ سنبلہ کے باعث کیا جا سکتا ہے۔ تاہم اختصار کے پیش نظر اسی پر اکتفا کیا ہے۔

**تینہہ اول:** خود اخطب خوارزم (متوفی ۵۴۵ھ) بزرگ بھی قابل توجہ ہے۔ اس کے متعلق اور اس کی روایات کے متعلق ابن تیمیہ حرانی اور شاہ عبدالعزیز نے جو کچھ درج فرمایا ہے وہ یعنیہ ہم ناظرین کرام کے سامنے پیش کرنا مناسب سمجھتے ہیں منہاج السنۃ لابن تیمیہ جلد سوم عن زیں ہے کہ ۱۔ ان اخطب خوارزم ہتھ مصنف فی هذا الباب فیه من

الاحادیث المکن و بہ مالا یخنی کذابہ علی من له، ادف  
معرفۃ بالحدیث فضلًا عن علماء الحدیث، ولیس هو من  
علماء الحدیث ولا من یرجع الیہ فی هذا الشان المبتداة الی

یعنی اخطب خوارزم نے اس یا ب (فضائل علی المتفق و اہل بیت) میں کتاب "مناقب" کے نام سے تصنیف کی ہے۔ ابن تیمیہ کہتے ہیں کہ اس مناقب میں بہت سی روایات بھجوئی میں جس شخص کو فن حدیث کے ساتھ کچھ مناسبت ہے اس پر ان کا کذب واضح ہے۔ چنان سیکھ علماء حدیث کے سامنے پیش کی جائیں اخطب خوارزم علماء حدیث میں سے نہیں ہے اور شاہ اس قابل ہے کہ اس یا ب میں اس کی طرف رجوع کیا جائے ۹ (منہاج السنۃ لابن تیمیہ ص ۱۰۱) جلد ۳ تحت لفظ (العاج)  
سخنہ اتنا عشرہ قارسی میں تحت حدیث ہجتم (من ناصب علیتا فی الخلافة  
فہو کافر) لکھا ہے کہ

ابن مطہر الحنفی نسبت روایت ایں حدیث باخطب خوارزم کرده و ابن المطہر در نقل بسیار خائن سست و اخطب خوارزم بہم معتبر نیست کہ مخالف احادیث صحاح است کہ در مکتب امامتیہ موجود انداز  
پھر لکھتے ہیں کہ:

”محمد شین اہل سنت اجماع و ازمنہ کر روایات اخطب زیدی ہے از  
مجاہیل و ضعفہ است و بیاری از روایات او منکر و موصوع و ہر گز  
فقہاء اہل سنت بر روایات اور احتجاج تھائیں“

(تحفہ اشاعری ص ۳۸۹ و ۳۹۳ فارسی بحث احادیث

امامت و خلافت تخت حديث سہق تم طبع ۱۳۰۹ نوکشور کھنرو)

یعنی تھا اشاعری کی ہر دو عبارات کا حاصل یہ ہے کہ این مطہر حلی شیعی نے  
اس روایت من ناصل علیاً ق المخلاف فہو کافر کی نسبت اخطب خوارزم کی  
طرف کی ہے۔ این مطہر زکر کو نقل روایات میں بہت خیانت کرنے والا ہے  
اور اخطب خوارزم کی طرف اس حدیث کی نسبت ہونا اس کے چیز معتبر ہوتے  
کے لئے کافی ہے۔ اخطب خوارزم غالی زیدی شیعوں میں سے ہے۔ نیز یہ بات ہے  
کہ اخطب مذکور نے جو مناقب امیر المؤمنین علی کے فضائل میں کتاب لکھی ہے۔ اس  
میں یہ روایت مذکورہ ہرگز نہیں ہے اگر بالفرض پانی جائے تو بھی معتبر نہیں ہے  
اس وجہ سے کہ صحیح روایات امامیہ کے بھی بالکل مخالف ہے پھر شاہ صاحب ذمۃ  
ہیں کہ.... اہلسنت کے محمد شین اس بات پر اجماع رکھتے ہیں کہ اخطب زیدی مذکور  
کی سب روایات مجبول و ضعیف لوگوں سے منقول ہیں اور اس کی بیشتر روایات  
معتبر لوگوں کے خلاف اور جعلی ہیں۔ اہل السنۃ کے فقہاء اس کی مردیات کے ساتھ  
ہرگز احتجاج و استدلال نہیں کرتے۔ (تحفہ اشاعری بحث امامت حدیث سہق تم)

معلوم ہے کہ بہتی کاشیخ ابو عبد اللہ حاکم ہے۔ فلمنہ ایسی سند حاکم کی ہے  
تبدیلہ دو کوئی اگل روایت تہیقی نے نہیں پیش کی۔ یہ روایت حاکم والی ہی ہے  
چھرا یک ہی روایت کو اگل اگل کر کے صاحب عبقات نے دور و اشیعیں دو شد  
کے ساتھ ذکر کر دالی ہیں۔ تاکہ ناظرین کرام سے تکیز حوالہ جات کی  
داو حاصل کی جائے۔ اس قسم کی چالاکیاں کر کے اس کتاب کو ضمیم بنایا گیا ہے۔

حشی کو صرف ایک روایت تلقین پر دو ضخیم جلد مرتب کر دا لے ہیں۔

## اسناد و مہیہقی

از سنن کبیریٰ بیہقی مکمل جلد اطیع دکن

صاحب بعثات لکھتے ہیں۔

کہ نیز بیہقی ایس حدیث شریف را ز زید بن ارقم ملقط دیگر روایت کر رہ  
چنانچہ حموی در فرانس اس طیبین لفظتے..... اخبار نا الامام  
الشیخ ابو یکری احمد بن حسین بن علی البیہقی قال انبأنا  
ابو محمد جناح بن معاذ بن جناح القاضی بالکوفۃ قال  
انبأنا ابیو جعفر محمد بن علی بن رحیل عقال انبأنا ابراهیم  
بن اسحق الزہری قال انبأنا جعفر ریعی ابن عون ویعلی  
عن ابی حیان التیمی عن یزید بن حیان قال سمعت زید بن  
ارقو قال قام فیتار رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم و خطیبًا  
فحمد اللہ و آتی خلیلہ فقل اما بعد ایها النّاس انما انا  
بشریو شک ان یاتینی رسول ربی و انی تاریخ نیکم التلقین  
کتاب اللہ نیہ الہدی والنور فاسق سکو ابکتاب اللہ و خددا  
بے غث علی کتاب اللہ و رغب فیہ شوقاں اذ کر کہ اللہ تعالیٰ  
فی اهل بیتی ثلث مرات اخر جه مسلم فی الصیحہ من  
حدیث ابی حیان التیمی (السنن الابکری مکمل جلد ۱۰)

او لا معلوم ہونا چاہیے کہ اس اسناد میں متعدد ایسے بزرگ موجود ہیں جن  
کا تذکرہ عام رجال و تراجم کی کتابوں میں مفقود ہے۔ بیہقی کے استاد جناح ابی نذیر  
کا تذکرہ کہیں مفضل نہ مل سکا۔ صرف اتنی بات بڑی کرید کرنے سے معلوم ہوتی ہے

کہ بیتی کے مساجع میں ان کا شمار پایا گیا ہے۔ اور اس پھر چنان کے شیخ ابو جعفر محمد بن علی ذکر توبہ اکل ہی مفقود الخیر ہیں۔ تعالیٰ کوئی سراغ نہیں مل سکتا اسی طرح اس کا شیخ ابراہیم بن الحنفی زہری بھی مجہول الحال ہے۔ اس کا باوجود کثیر تلاش کے کچھ سراغ نہ مل سکا۔ ممتد دایے مجہول الحال و مفقود الخیر لوگوں کی روایت کو صحت کے درجہ میں کیسے تسلیم کر دیا جائے؟

ثانیاً، یہ عرض ہے کہ اگر اس اسناد سے قطع نظر کر کے نفس روایت کو صحیح تسلیم کر دیا جائے تو اس کا مفہوم اور اس کا درست محل بھی وہی ہے۔ جو مسلم شریف والی روایت کے متعلق علماء مختلفین نے درج فرمایا ہے۔ روایت مسلم کے تحت اس کے معنی کو اپنی ضروری تشریع کے ساتھ درج کر دیا گیا ہے وہاں کے مباحث میاں معتبر ہیں دوبارہ نقل کرنے کی حاجت نہیں۔

### ابن المغازلی کے اسناد

ابوالحسن علی بن محمد بن الطیب الملحق باب المغازلی المتفق علیہ تسلیم

### اول روایت تقلید ز ابن بشران النحوی

مدحیث تقلید را پس این المغازلی در کتاب المناقب گفتہ۔

خبرنا ابوقالب محمد بن احمد بن سهل التحوى المعروف بابن بشران ثنا ابو عبد الله محمد بن علی السقطی ثنا ابی محمد عبد الله بن شوذب ثنا محمد بن ابی العراوم الرياحی ثنا ابو مامر العقدی عبد الملك بن عمر و ثنا محمد بن طلحہ عن ابا عمش عن عطیة بن سعد عن ابی سعید الخدراوی ان رسول الله

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ أَنِّي أَوْشَكَ أَنْ أَدْعُ فَاجِيبَ وَ  
أَنِّي قَدْ تَرَكْتُ فِي كِتَابِ الشَّقَّلَيْنِ كِتَابَ اللَّهِ حَبْلَ مَدْوَدَ وَ  
مِنَ السَّيَّاءِ إِلَى الْأَرْضِ وَعَتَرْتَى أَهْلَ بَيْتِي وَأَنَّ الْمُطَيْفَ  
الْخَيْرُ أَخْبَرَنِي أَنَّهُمَا لَنْ يَفْتَرَقَا حَتَّى يَرَدَا عَلَى الْحَوْضِ  
فَانْظُرُو أَيْفَ تَخْلُقُونِي فِيهِمَا» (عِنْ قَاتِلِ الْأَنْوَارِ ٢١٨ جَدَّاً)

## رواية دمِّمِ الْعَنْدِيَّةِ

أَبُو مُحَمَّدِ الْحَسْنِ بْنِ أَحْمَدِ بْنِ مُعَاوِيَةِ الْعَنْدِيِّيِّ مُتَوَفِّيٌّ ٣٦٤  
أَبْنَى الْمَعَازِلِيِّ وَرَمَنَاقِيُّ گَفَّةٍ

أَخْبَرَنَا الْحَسْنُ بْنُ أَحْمَدَ بْنِ مُوسَى عَنْدَ جَانِي ثَنَانِ الْحَمْدِ بْنِ  
مُحَمَّدٍ ثَنَانِ عَلَى بْنِ مُحَمَّدِ الْمَقْرَبِيِّ (الْمَقْرَبِيِّ) ثَنَانِ مُحَمَّدِ بْنِ عَثَمَانَ  
ثَنَانِ مُصْرِفِ بْنِ عَمْرِ ثَنَاعِبِ (الرَّحْمَنِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ طَلْحَةِ) عَنْ  
أَبِيهِ عَنْ الْأَعْمَشِ عَنْ عَطِيَّةِ عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرَى قَالَ  
قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنِّي أَدْعُ فَاجِيبَ  
وَأَنِّي تَارِكٌ فِي كِتَابِ الشَّقَّلَيْنِ كِتَابَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَعَتَرْتَى أَهْلَ بَيْتِي  
فَانْظُرُو أَيْفَ تَخْلُقُونِي فِيهِمَا» (عِنْ قَاتِلِ الْأَنْوَارِ ٢٢٤ جَدَّاً)

(١)

واضح ہو کہ ابن المعاذلی (متوفی ٣٨٣ھ) نے بھی کتاب المناقب لکھی ہے  
اس میں یہ روایت شقیقین اپنے ٥ عدد اسائید کے ساتھ لائے ہیں جیسا کہ عبارات کے  
ظاہر ہے۔ ورنہ خود ابن معاذلی تعالیٰ ہمیں دستیاب تھیں ہو سکتا تاکہ پتھر جل سکتا ہے  
کس درجہ کے، کس معیار کے بزرگ ہیں؟ رطیب دیا یہ جمع کر دالتے والے حضرت  
ہیں یا صحیح و سیقیم کو کچھ دیکھنے والے ہیں یا کیسے ہیں۔ اپنی کتب سے تو کچھ پتہ رکھا

البته شیعی تراجم میں تلاش کرنے سے تنتہ اہن泰山ی لیش جناس قمی ص ۳۲۲ طبع طہران میں یہ بزرگ پائے گئے ہیں۔ جس درجہ کے بزرگ ہوں تاہم ان کی اسائید کو قواعد روایت کے رو سے دیکھنا لازمی ہے۔ فلمذہ اہر ایک سند درج کر کے اس کا حال صحت و سقم پیش کیا جاتا ہے۔

(۲)

ناظرین کرام پر واضح ہو کہ این مغازلی کی ۵ عدد اسائید میں سے پہلی سند بوجو اور درج کی گئی ہے اور این بشران الخوی کے ذریعہ سے منقول ہے۔ اس میں عطیہ عوفی جدلی کوئی موجود ہے۔ اسی طرح دوسری سند این مغازلی میں جو ابو محمد القند جانی کے واسطہ سے اور پرمندر درج ہے وہاں بھی عطیہ عوفی جدلی کوئی جلوہ افروز ہے جو ابو سعید کاشاگر دکھلایا جاتا ہے۔

اور عطیہ عوفی اور ابو سعید (جو حائل میں محمد بن الصائب کلی ہے) کے متعلق تشریع ہم متعدد و دفعہ واضح کرچکے ہیں اور پورے حوالہ جات کے ساتھ ان کی پوزیشن واشکاف کی جا چکی ہے۔ طبقات این سعد کی سند پر جہاں کلام کیا گیا ہے وہاں حوالہ جات مکمل درج کر دیئے ہیں جس صاحب نے تسلی کرنی ہو۔ وہاں رجوع کریں حاصل یہ کہ عوفی شیعہ بزرگ ہیں۔ بڑے چست قسم کے شیعہ ہیں۔ اپنے شیخ محمد بن الصائب الکلبی سے (جو مشہور کذاب ہے) روایت چلاتے ہیں اور اس کی کنیت ابو سعید مقرر کر رکھی ہے۔ پھر خدری کا لفظ اضافہ کر دیتے ہیں۔ اس تاکہ سامح ابو سعید خدری صحابی سیمحد کر بے چون و چار روایت کو تسلیم کرے۔ اس کا تمام جمل علماء رجال نے خوب واضح کر دیا ہے فلمذہ اشیعہ سنتی مسائل مختلف فیہ میں اس کی روایت قابل قبول نہیں ہے۔ ملاحظہ ہو حافظ این بحر عقلانی کی تنتہ سیب التندیب جلد سبقتم ص ۲۲۵ بیج ۷ طبع حیدر آباد دکن، اور قانون المفروض طاہر الفتنی ص ۲۷۸ طبع مصر اور شیعہ رجال میں سے رجال مامغازنی، تفتح المقا

خطیب عوفی کے حالات کے لئے کافی ہو گی وہاں اس شخص کو امام محمد باقر کے اصحاب میں شمار کیا ہے، (رجال مامقانی ص ۲۵۳ جلد دوم) ان حالات مندرجہ کے بعد ان کی قبول روایت کا مسئلہ خود بخود حل ہو جاتا ہے مزید کسی خود و فکر کی حاجت نہیں۔

(۳)

ابن المخازلی کی تیسری اور چوتھی روایت بمعنی سند پر بمقتضی "بیعتات" سے نقل کر کے ہم درج کرتے ہیں اس کے بعد اس کے اسناد کی متعلقہ لفظوں پر کی جائے گی۔

آخرنا ابوطالب محمد بن احمد بن عثمان المعروف بابن الصیرف البغدادی قدم علیتنا واسطہ (۲۲۰ھ) قال ثنا ابوالحسین خیید اللہ بن احمد بن یعقوب بن البواب ثنا محمد بن محمد بن سلیمان الباغندي ثنا وہبیان و هو این بقیة الواسطی ثنا خالد بن عبد اللہ عن الحسن بن عبد اللہ عن ابی الفضل عن زید بن ارقم قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم انی تارک فیکم الثقلین کتاب اللہ و عترتی اهل بیتی و ائمہ ایلی یفترقا حقیقتاً علی الحوض:

(بیعتات الانوار م ۲۲۴ جلد اول)

آخرنا ابوطالب محمد بن احمد بن عثمان ابوالحسین محمد پیغمبر بن المظفر بن موسی بن عیسیٰ الحافظ اذ ثنا محمد بن محمد بن سلیمان الباغندي ثنا سوید ثنا علی بن مسهر عن ابی حیان التی شفی زید بن حیان قال سمعت زید بن ارقم رہ يقول قال قام فینار رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فخطبنا فقال

اما بعد ايتما انتاس انسانا بشري شرك آن آدمي فاجيت  
واني تارث فيكم الشقين وهم اكتاب الله فيه المهدع و  
النور مختدا بكتاب الله و ستمكتوا به خلث على كتاب الله و  
رغم فيه شه قال ما اهل بيتي اذ كركم الله في اهل  
بيتي قال لها ثالث مرات.

(عيقات الانوار ص ۲۲۸، ۲۲۹، ح اقل)

ناظرين کرام کو معلوم ہونا چاہیئے کہ این المغازی کی اس تیری روایت کو محمد بن محمد  
ابا گندی نے روایت کیا ہے۔ اس کے متعلق علماء رجال نے جو تقدیم و گرفت کی ہے  
اس کے پیش نظر اس کی روایت کو صحیح نہیں شمار کیا جاستا۔ اب ہم علی الترتیب اس پر  
جو تقدیم پانی جاتی ہے، وہ درج کرتے ہیں۔

۱۔ قال الخطيب في تاريخه بنداد .... قال ابو بکر بن عباد انه  
كان يخلط ويد تس .... قال حمزة قال الدارقطنی كان كثير  
الذليس يجده بالمرسمع وربما سرق .... قال ابو بکر  
الاسما عيلي لا اتهمه في قصد الكذب ولكنها خبيثة اللذليس وكتير  
المتصحيف۔ رتاریخ بنداد ص ۲۱۲-۲۱۳ جلد ثالث

یعنی خطیب بندادی اپنی تاریخ بنداد جلد ۳ میں لکھتا ہے کہ این عیدان کہتے ہیں یہ  
شخص باغندی، روایت ملطا اور ملاوٹ کر دیاتا تھا اور اپنے مردی عنده کا پتہ نہ دیتا تھا اور فتنی  
کے حوالے سے حمزہ کہتے ہیں کہ شخص بہت تدليس کرتا اور جو روایت مدنی ہوتی تھی اس کو رد ایت  
کر دیاتا تھا اور بسا اوقات روایت میں سرق لینی چوری کرتا۔ اس طرح کسی کی روایت اس کے  
اذن کے بغیر کہ حلا دیتا اور اساعیل کہتے ہیں کہ یہ بُری تدليس کرتا تھا۔ اور بہت ملاوٹ سے  
کام لیاتا تھا۔"

۲- حافظہ بی بی نے اپنی تصانیف میزان الاعدال اور تذکرہ الحناظ میں باخندی کا ذکر  
مندرجہ ذیل العناویں کیا ہے۔

... کان مدلس اور فیہ شی ... قال السعی سألت الدارقطنی  
عن محمد بن محبود الباغنی فتیل مخلط، مدلس  
یکتب عن بعض اصحابیہ ثوی سقط بینہ و بین شیخہ ثلاثة  
وهو کثیر الخطاء میزان الاعدال جلد سوم ص ۱۲۹ جلد سوم  
کو تذکرہ الحناظ ذہبی ص ۲۴۲ جلد دوم

۳- اور حافظابن حجر نے لسان المیزان میں بھی یہ درج کیا ہے۔  
قال الدارقطنی ... مخلط، مدلس یکتب عن بعض  
اصحابہ تحریبینہ و بین شیخہ ثلاثة و هو کثیر  
الخطاء ... قال ابن عدی ولہ اشیاء اتکرت عليه۔

لسان المیزان ص ۲۴۱ جلد پنجم

نوت: اب اس کی الگ چرتوں میں منقول ہے مگر اب جو مقدمہ علی التعديل کے تحت  
اس کی روایت درجی صحت میں قسمیں نہ ہوں گی۔

میزان الاعدال و تذکرہ الحناظ و لسان المیزان، پرسہ جو الہجات کا حاصل یہ  
ہے کہ شخص مدلس (اپنے شیخ نہ کوہ بیان کرتے والا) ہے اور اس میں متعلف ہے اور  
اپنے اور کوئی مٹ خیزیت سے تین یعنی آدمیوں کو سند سے ساقطا کر دیتا ہے کیا الخطاء  
یعنی غلطی کتنہ ہے اور کئی چیزیں ثقہ لوگوں کے خلاف ذکر کر دیتا ہے۔

(۳)

ابن مخازنی کی پڑھتی روایت بعد سند جو اور درج کی گئی ہے اس کے متعلق کچھ  
عرض کرتا ہے۔ پہلی گذارش تو یہ ہے۔ کہ یہ روایت بھی باخندی نہ کوہ کے ذریعہ مردی  
ہے جس کی یہ رج صاف الفاظ میں اور درج کی ہے۔ اس جو ج کے یا وجود اس روایت

کا درجہ سخت تسلیم کرنا مشکل امر ہے۔

علی سیلیں انتہل اگر یہ روایت صحیح تسلیم کریں جائے تو اس میں دوسری گنجائش موجود ہے جس پر شرعاً کے اثنا نظر صراحت دلالت کر رہے ہیں۔ اس کی تفصیل سن داری اور مسلم شریف کی روایت کے عت مکمل طور پر مل سکے گی وہاں رجوع کر لینا چاہیئے غلہنہ ادواتوں کے مدعا کے لئے یہ فہرستیں ہے یعنی ترتیب تام نہیں۔

تسلیمہ <sup>۲۴</sup> ہلہ: صاحب عیقات نے سنه ہجری کی ترتیب کے تحت <sup>۲۴</sup> ہلہ میں اپنی کتاب کے جلد اول پر روایت تقلین کا ایک مزید اسناد درج کیا ہے کہ محمد بن

المظفر بن سویی بن عیسیٰ الحافظ البخاری اذ اشنا محدث بن محمد بن

سلیمان الباغندي شناسویہ شنا اعلیٰ بن المسہر عن ابی

جیان النبیی حدیثی بزید بن حیان قال محدث زید بن

ارقم يقول قال قاتم فیتاد سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اخ

اس کے متعلق یاد رہے کہ یہ کوئی الگ اسناد کی دوسرے محدث کا نہیں ہے۔

اسی ابن المغازلی کی چوہنی سند مندرجہ بالا بعینہ ہے اللہ اس سند کے لئے کسی الگ بحث کی حاجت نہیں ہے جو کچھ اس چہارم سند مغازلی کے لئے لکھا گیا دہی کافی ہے۔ کتاب کا جھم بڑھاتے کے لئے میر خاں حسین صاحب نے یہ طرز اور یہ روکش اختیار کر رکھی ہے کہ ایک روایت کے ایک اسناد میں جو متعدد رواۃ ایک دوسرے سے تقلیل کنند گاں ہیں ان کو ہی الگ الگ محترث قرار دے کر جدا جدا اسناد تجویز کر کے کہت اسناد دکھلانا چاہتے ہیں حالانکہ یہ پریز تحقیقت الامر کے باکل خلاف ہے۔ سبحان اللہ اکیا عجیب طرز تصنیف ہے۔

## روایت پنجم (۵)

ابن المغازلی کی پانچویں روایت بلفظہ بعہ سند درج ہے۔ اس کی سند

الاظظر كریئتے سے اس کا مقام محنت و سقم اور درجہ رُدْ قبول خود بخود سامنے آجائے گا کسی گھر سے غور و غکر کی ضرورت نہ ہوگی۔ صاحب تحقیق تھکتے ہیں کہ: *یہ ز ابن المغاتل، در کتاب المناقب علی ما نقل عن العلامۃ ابن بطریق طاہ شاہ فی کتابہ الموسوم بالعدۃ گفتہ۔*

خبرنا ابوبیعلی علی بن ابی عبد اللہ بن العلاء البزار ۱ ذ۱۳۷

قال اخیر فی عبید السلام بن عبد الملك بن حبیب

البزار قال اخیر فی عبد الله محمد بن عثمان قال

حدیثی محمد بن بکر بن عبد الرزاق حدیثی ابو

حاتم مغیرة بن محمد بن المھلی قال حدیثی

مسلم بن ابراهیم قال نوح بن قیس الجذامی حدیثی

ولید بن صالح عن امرأة زیدین ارقم قالت قال اقبل النبی

صلی اللہ علیہ وسلم من مکہ فی حجۃ الرداء حتی نزل بعد رجوعه

بین مکہ والمدینہ فامر بد وحات (روایت بڑی طویل پیگئی ہے) قال تو شکون

ان ترد واعلی الحوض و اسالاً الكوھین تلقنی عن شقلاون کیف خلعنیون قیہما

فاعتقل علیتا ماندری سا المقلان حتی قام رجل من المهاجرین فقال بای

انت و امی یا بنی آنہ مالثقلان قال الاکیر منہما کتاب اللہ سبیب طرفہ بید آنہ

تعالی و طرف باید یکم فمکوا به ولا تولوا ولا نصلوا ولا اصغر متمہما عتری اخ

اس طویل روایت کے اسناد میں صرف ایک شخص نوح بن قیس کے متعلق ہی تحقیق

کر لی جائے تو بھی کافی ہے حاصل ابن حجر نے تقریب و تہذیب میں اور فہمی نے میزان

میں جو اس کے بارے میں تصریح کر دی ہے وہ ذیل میں درج ہے۔

..... رہ بالتشیع ..... بلغتی عن یحییی آنہ ضعفہ

و قال مرتیشیع ..... قال ابو داؤد سکان یتشیع ..... یحییی

ضعفہ ..... ۱۱۷

حاصل ترجمہ یہ ہے کہ یہ شخص توحیب بن قیس ہر زامی شیعہ مذہب کی طرف مسوب ہے جیسی نے اس کو تصییف قرار دیا ہے اور دوسری بار شیعہ بھی کہا ہے۔ ابو داؤد بھی اس کو شیعہ کہتے ہیں۔ (تقریب التہذیب م ۲۴ طبع نول کشور) (تہذیب التہذیب ص ۲۸۶ جلد دوم) (میزان الاعتدال ذہبی ص ۵۲ جلد دوم)

## روایت تقلیل حمیدی (ابو عبد اللہ محمد بن فتوح بن عبد اللہ)

بن حمید الازدی الاندلسی الفرطی الم توفی ۲۸۸ھ  
صاحب "عقبات الانوار" نے حمیدی موصوف سے روایت تقلیل ذکر کی ہے اور علامہ حمیدی محدث کی توصیف و توثیق میں پورے دس عدد صفات عبفات کے پر کر دیئے ہیں۔ جواباً گذارش ہے کہ

- ۱۔ الجمیع میں اصحاب میں حمیدی نے یہ روایت نقل کی ہے اس کتاب میں ری شریف اور مسلم شریف کے صرف متنوں کو جمیع کیا گیا ہے اور ان کے اسناد کو ترک کر دیا گیا ہے صرف صحابی کا نام باقی رکھا گیا ہے اس صورت میں مسلم شریف کی روایت بجزیل بن ارقم صحابی سے مردی ہے وہی من و عن روایت "جمع اصحاب میں حمیدی" میں آگئی ہے۔ یہ کوئی جدید روایت جدید سند کے ساتھ حمیدی نے پیش نہیں کی یہ صحیح مسلم کی ہی گذشتہ روایت ہے۔

- ۲۔ دوسری گذارش یہ ہے کہ حمیدی کی توثیق و توصیف میں اتنا زور لگایا گیا ہے اور پورے دس عدد صفات کلاؤں پر کڑا لے ہیں حالانکہ ہمارے ہاں تو یہ فاضل پہلے سے مسلم و معمد محدث ہیں۔ اہل سنت کی جانب سے کسی صاحب کی طرف سے ان پر کوئی جرح و قدح نہیں وارد کی گئی اور

شہی ان پر عدم اعتماد کا شہر کیا گیا ہے۔ یہ تمام کا روائی آپ کی تکمیل حوالہ جات کی خاطر معلوم ہوتی ہے۔ اسی طرح بلا ضرورت بھتوں کو طول دے کر کتاب طویل کی گئی ہے اور اپنے ہوا خواہوں سے مفت داد حاصل کی گئی ہے۔ ۳۔ تیسرا مزید ہے کہ اس کا مجمل و مفہوم مسلم شریف کی روایت کے تحت جو بیان کیا گیا ہے وہی درست ہے۔ اگر جواب کی حاجت ہی نہیں۔

## روایت ابن المظفر منصور بن محمد السمعانی (۲۸۹)

صاحب عقایت لکھتے ہیں کہ حدیث تقلید را در رسالہ "تو امیر" کہ معروف بفضل الصحابہ است علی نقل عن آورده۔

عن طلحہ بن مصروف عن عطیة عن ابی الحذری رضی اللہ عنہ عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم قال آنی ادشک ان اد عی فاجیب و آنی تار لک تیکم القتلین کتاب ابی اللہ حبل مددود من السماء الى الارض و معتبر اهل میق و ان الطیف الخیر لخبر انہماں یقترقا حتی یرد اعلى المخون (عجات الانوار ص ۱۰۱)

سمعانی کی نام سند تو صاحب عقایت نے نقل نہیں کی حتی قدر انہوں نے سند مذکور نقل کی ہے عدم قبول روایت کے لئے یہی کافی ہے۔ یہ عطیہ عوفی اپنے شیخ محمد بن سائب گلی سے روایت کرتا ہے۔ الحذری کا لفظ تلبیس کے لئے اضافہ کر دیتا ہے۔ اس استاد شاگرد دنوں کی پوزیشن کو طبقات ابن سعد، مسند احمد، مسند ابن علی کی روایات کے تحت مفصل حوالہ جات کے ساتھ بیان کر دیا گیا ہے باز بار اعادہ کرنے کی ضرورت نہیں وہاں تفاصیل ملاحظہ کی جائیں۔

# روایت کتاب الفردوس للدیلمی

(ابو شجاع شیرویہ بن شہردار بن شیرویہ الدیلمی الهمدی المتفق علیہ ص ۵۰۹)

صاحب عبقات جلد اول ص ۲۵۰ پر رقم طراز ہے کہ

در کتاب فردوس الاخبار دلیمی حدیث شفیع از زید بن ارقم آور ده۔

ان تارک فیکم الشفیعین کتاب اللہ فیکم منه حبل من

اتبیعہ کان علی الہمدی و من ترک کان علی الصلاۃ و

اہل بیتی اذکر کم اللہ فی اہل بیتی ولو نیتفر قاھقہ بیدا

علی الحوض یعنی لا خذ بھما تغیل۔ (عققات جلد اول ص ۲۵۰)

گزارش ہے کہ کتاب "فردوس الاخبار" سے سند روایت نہیں لائی گئی۔

تارک پر چل سکتا کہ صحیح سند کے ساتھ یہ مردی ہے یا نہ صحیح نہیں۔ دوسری عرض یہ ہے کہ صاحب فردوس الاخبار پر علماء کی جریح بھی موجود ہے بیہر جستجو اور تحقیق کے اس کی روایت قابل قبول نہیں ہوئی چاہیئے۔ چنان پر شاہ عبد العزیز صاحب "بتان الحدیثین" میں اس دلیلی کا ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ

"امادر آقان معرفت و علم او قصورے سنت درستیم و صحیح احادیث

تمیز نہیں کند ولندا در کتاب او موصوعات و واهیات تو وہ تو وہ مندرج شد"

(بتان الحدیثین تذکرہ دلیلی ص ۶۲)

یعنی دلیلی کے علم میں صورت ہے۔ روی اور صحیح حدیث میں فرق نہیں کرتا

اس وجہ سے اس کی کتاب فردوس الاخبار میں موضوع، جعلی اور بے اصل روایات

کے ڈھیر کے ڈھیر (انبار) مندرج ہو گئے ہیں۔

بنابریں بیہر تحقیق سند اس کی روایت کیسے قبول ہو سکتی ہے؟  
نیز واضح ہو کہ ابن تیمیہ نے مہماج السنۃ ص ۷۴ میں فردوس الاخبار

دیکی کو ان الفاظ کے ساتھ درج کیا ہے۔

ان کتاب الفردوس قیہ من الاحادیث الموضوعات ماشاء الله  
و مصنفہ شیرودیہ بن شہریار الدیلمی و ان کا من طبلہ الحدیث  
وروایتہ فان هذی الاحادیث التي جمعها و حذف اساییدها تلہا  
مسعیر اعتبار بصحیحہما و ضعیفہما و موضوعہما فلہذا کان قیہ  
من الموضوعات احادیث کثیرہ جدّاً

(منهج السنة مکا جلد سوم)

خلاصہ یہ ہے کہ کتاب الفردوس میں احادیث جمعی ویناولی ہیں اس کا  
مصنف شیرودیہ بن شہریار دیلمی اکرچے طبلہ حدیث اور رواۃ میں سے ہے لیکن جو  
احادیث اس نے جمع کی ہیں اور ان کے اسایید حذف کر دیے ہیں ان کے صحیح  
ہوتے اور ضعیف ہوتے اور جعلی ہونے کا کچھ اعتیار تھیں کیا۔ اسی وجہ سے اس کتاب  
مذکور ہیں بے شمار جعلی حدیثیں آگئی ہیں۔ (منهج السنة صفحہ ۱۱ جلد ۳)

## اسناد تقلیین از تفسیر معالم الترہیل بقوی

(الحسین بن مسعود ابو محمد الغراء مجی السنۃ بقوی شافعی ترقی ۱۵۱ھ)

اخیرتا ابو سعید احمد بن محمد بن العباس الترمیدی اخبرنا

ابو عبید اللہ محمد بن عبد اللہ الحافظ انا ابو الفضل الحسن

بن یعقوب بن یوسف العدل اخیرنا ابو احمد محمد بن عید

الوهاب العبدی انا ابو جعفر بن عوف (یعنی جعفر بن عون ہے)

اخیرتا ابو حیان یحییٰ بن سعید بن حیان عن یزید بن حیان قال

سخت زید بن ارقم قال قام فینار رسول اللہ صلی اللہ علیہ و

سلّم ذات یوم خطیباً محمد اللہ و اشیع علیہ تحر قال ایما

الناس انما نابش روشنک ان یا اتنی رسول رب فاجیہ و انا تارک  
 فیکم الشقلیں او لهما کتاب اللہ فیہ الہمہ و النور فخذدا  
 کتاب اللہ فاسخیکوا به فحث علی کتاب اللہ و رغب فیہ  
 ثرع قال و اهل بیتی اذکر کم اللہ فی اهل بیتی اذکر کم اللہ فی  
 اهل بیتی - و تفسیر معلم التسلیل بغوی بحامش الحاذن پارہ چارم روکوں اول  
 کی آخری آیتہ و کیف تکفرون و انتم تتلى علیکم آیات اللہ  
 و فیکم رسول - صفحہ ۳۲۷ جلد اول مصری طبع

۱- اس روایت میں پہلے نہر پر یہ بات قابل توجیہ ہے کہ اس اسناد کے پہلے میتوں  
 رواۃ یعنی ابو سعید - ابو عبید اللہ اور ابو الفضل مجہول الحال ہیں - ان کی بڑی  
 تلاش کی گئی ہے کہ کمیں کتب متداولہ سے ان کا پورا پتہ چل سکے مگر کمیں سراغ  
 نہیں مل سکا - تقریب تندیب ایمیزان ذہبی انسان تندیب اکمال خزرجی -  
 تاریخ بغداد - تاریخ اصفہانی لابن نعیم تاریخ ابن خلکان تاریخ جرجانی  
 ابیحر و التقدیل لابن حاتم رازی وغیرہ کتب سے کافی جستجو کے باوجود دیہ حضرت  
 نہیں مل سکے - اور تاریخ صفیر امام بخاری تاریخ بکیر بخاری کتاب الکنی دو  
 لابی سے بھی تلاش کی جا چکی ہے باخل مفقود الخبر ہیں -

۲- دوسری یہ گزارش ہے کہ اگر اس روایت کو باوجود دان مجاہیل رواۃ کے صحیح  
 تسلیم کریا جائے تو اس روایت کی تمام عمارت متن روایت داری اور  
 روایت مسلم شریف کے ساتھ متفق اور موافق ہے لہذا داری مسلم کی روایت  
 کے بحث جو کچھ تشریح اور توجیہ بیان کی گئی ہے یہاں بھی وہی معتبر و معمول ہے  
 پس وہاں رجوع کر کے ملاحظہ فرماؤں -

۳- تیسرا اس بات کی وضاحت بھی ضروری ہے کہ صاحب بعقات نے  
 محبیہ سنتہ فرد بتوی کی جانب اس ایک روایت کو چار دفعہ الگ الگ

غوب کر کے دکھلایا ہے حالانکہ یہ واقعہ کے خلاف امر ہے کہ کثرہ حوالہ  
 جات کا رعب قائم کرنے کے لئے ان کو اس قسم کی نما انصافیوں کی  
 ضرورت ہے وہ کر گزرتے ہیں اور فرہ برا بر نہیں چوکتے۔ حقیقتہ الامر  
 اس طرح ہے کہ فراء بعویؑ نے اپنی تفسیر معاالم التنزیل پارہ چہارم رکوع  
 اول کے آخر میں آیت دیکیت تکفرون دا نتم تسلی علیکم آیات اللہ  
 و فیکم و رسولہ اللہ کے تحت یہ روایت تقلیں باسند خود ذکر کی ہے۔  
 جیسا کہ اور پراس روایت کو ہم نے درج کیا ہے۔ ساتھ ہی سند جس درجہ کی  
 ہے (اس میں مجاہیل ہیں) وہ عرض کیا گیا ہے بعویؑ موصوف نے  
 ایک تو آیت مودة (قل لا استکو علیہ اجرًا الا المودة و  
 القربي) (پارہ ۲۵۵) کے تحت آیتہ ہذا کا مفہوم بیان کرتے ہوئے اس  
 روایت کو مختصر بطور حوالہ ان الفاظ کے ساتھ نقل کیا ہے کہ رویتنا  
 عن یزید بن حیاک عن ذیید بن ار قوش عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم  
 قال افی تارک فیکم الشتالین المزا و مقصداں جگہ مفہوم قریبی کی وضاحت  
 ہے اور اسی دوسرے بعویؑ موصوف نے آیت سفرخ نکو ایہا الشتالان  
 کے تحت نقل کا مفہوم بیان کرتے ہوئے اس روایت کو اس عبارت  
 کے ساتھ نقل کیا ہے۔ قال اهل المعافی کی شیء لہ قدر دوونین بینا قس  
 یہ فهو نقل قال النبی صلی اللہ علیہ وسلم افی تارک فیکم الشتالین  
 کتاب اللہ و عذری قجعلها شتالیں اعظم اما القدر هما۔ یہاں بھی مفہوم  
 نقل کی وضاحت کے لئے روایت معروف کو بطور تائید پیش کیا ہے کسی  
 الگ سند و استاد کے ساتھ انہوں نے اسے ذکر نہیں کیا۔ اسی طرح  
 محی السنۃ بعویؑ نے حدیث کی کتاب مصایح السنۃ مرتب کی ہے اس  
 میں مشہور محدثین کی تصنیفات کا خلاصہ مدون کیا ہے۔ سندات ان

محمد شدین کی حذف کر دی ہیں صرف ان کے متون جمع کر دیئے ہیں مصایع  
السنۃ میں کچھ روایات مزید ملا کر اور مخارج حدیث پیان کر کے مشکوٰۃ  
شریف تیار کی گئی ہے اب علم حضرات دونوں کتابوں کو خوب جانتے ہیں۔  
اس مصایع السنۃ میں فاضل بغوی نے مناقب اب بیت کے باب میں  
یہ روایت ایک دفعہ زید بن ارقم صحابیؓ سے مسلم شریف کے حوالے نقل  
کی ہے دوسری دفعہ جابرؓ صحابیؓ سے ترمذی شریف کے حوالے نقل کی  
ہے اب مصایع میں یہ دونوں روایتیں مسلم و ترمذی کی منتقول ہیں نہ کہ  
بغوی کی اپنی مستقبل اسانید کے ساتھ موجودی ہیں۔ فلمذہ بغوی کی جانب اس  
روایت کو چھار اسانید کے ساتھ منسوب کرنا ضرور امر ہے بلکہ فلک انبیت  
ہے جو واقع کے خلاف ہے۔ اس تصنیف کو ایسے بے خاندہ امور کے ترتیب  
سے مزین کیا گیا ہے جو اب علم کی دیانت داری کے مناسب نہیں ہے اور  
ترمذی کی روایت پر بحث اپنی جگہ مکمل ہو چکی ہے وہاں ملاحظہ کر لی جائے۔  
از روشنے قواعد ترمذی کی روایت قابل تسلیم نہیں ہے اور مسلم کی روایت  
سند آنہایت صبح ہے مگر اس کا مفہوم اور محل اپنی جگہ درج کیا گیا ہے وہاں  
رجوع کر لیا جائے۔ اس مقام میں روایت ہذا کی مکمل تشریع قابل دید ہے۔

## روایت العیدری

۵۲۵

(ابوالحسین رزین بن معاویۃ العیدری السقطی اندلسی الکی متوفی)

عیقات جلد اول صفحہ ۲۵۲ میں لکھا ہے کہ در کتاب "جمع بین الصحاح السنۃ"

عن زید بن ارقم رضی اللہ عنہ  
ناظرین پر واضح ہو کہ فاضل العیدری مذکور نے ہماری حدیث کی کچھ کتابوں  
(بخاری مسلم موظا ترمذی ابو داؤد سنانی) جن کو صحاح سنۃ سے تعمیر کیا جاتا ہے کیجا فرمایا

بے اس کا نام ہے "جمع بین الصحاح اسستہ" اور صحاح ستہ مذکورہ میں چون کہ مسلم اور ترمذی میں یہ روایت ثقیلین موجود ہے اس وجہ سے "جمع بین الصحاح اسستہ" میں بھی یہ روایت منقولاً لازمی طور پر مندرج ہو گی۔ فاضل عبد الری نے اس روایت کو کسی مستقل ہستاد کے ساتھ روایت نہیں کیا ہے بلکہ وہی مسلم یا ترمذی کی روایت نقل کر دی ہے بنا پر یہ عبد الری کی روایت کے لیے کہی الگ جواب کی حاجت نہیں ہے۔ مسلم اور ترمذی کی روایات کے تحت ہو کچھ لکھا گیا ہے د ہی کافی ہے وہاں رجوع کر کے ملاحظہ فرمایا جائے۔

## روایت ثقیلین از قاضی عیاض

(ابوالفضل عیاض بن موسی المالکی متوفی ۲۵۵ھ)

جبقات ص ۲۵۵ جلد اول پر قاضی عیاض کی کتاب "الشفاء فی حقوق المصطفیٰ" کے حوالہ سے روایت مذکور درج ہے۔ ناظرین کرام پر واضح ہو کہ قاضی عیاض اہل السنۃ میں بڑے پایہ کے عالم دین ہیں۔ ہمارے مسلم لفظ آدمی ہیں صاحب جبقات نے پورے چورہ صفات خلاں اپنی کتاب کے ان کی تعریف و توثیق بھی کرنے میں پرکرڈ ہے ہیں اس بیکار طویل کا آخر کیا حاصل ہے؟ ہمارے ہاں جبکہ ان پر جروح ہتھیں ہے مسلم عالم دین ہیں تو ان کی تعریف میں اتنے زور گانے کی کیا ضرورت در پیش ہے؟

اہل علم پر واضح ہے کہ "الشفاء" مذکور میں حدیثوں کی تحریج نہیں ہے زصفہ سند لایا کرتے ہیں شہری روایت کا مأخذ درج کرتے ہیں۔ صاحب جبقات نے تو اس روایت کو لفظاً و معنی متوافق رہا کہ اس کو شفاء کا حوالہ پیش کرنا ہے سو ہے جس میں سند نہیں ہے اور شہری کسی محدث کا حوالہ دیا گیا ہے۔ صاحب شفافتو خود ناقل حدیث ہیں۔ صاحب تحریج ہیں۔ ضرورت اس پیزی کی ہے کہ سند صحیح کے ساتھ اس روایت کو کسی باہمی محدث سے نقل کیا جائے۔ نقل و نقل کرنے والے علماء کی روایات پیش کرنا یہ سو

بیں اور سجیت کے قواعد کے پیش نظر اقلین علماء کے جواب کی حاجت ہی نہیں ہے۔

## روایت ابو محمد بن محمد بن علی العامصی

جبقات الانوار جلد اول ص ۲۶۸، ۲۶۹، پر ذکر کیا ہے کہ حدیث تقلین را در کتاب "زین الفتیح فی تفسیر اتنی" در سیاق طریق حدیث سفینہ گفتہ۔ اخبرنی الشیخ امام رحمہ اللہ تعالیٰ قال اخیرنا الشیخ ابواسحق ابراهیم بن جعفر الشوری میں قال اخبرنا ابوالحسن علی بن یونس بن الہیاج الانصاری قال حدشتا الحسین بن عبد اللہ وعمان بن عبد اللہ وعلیسی بن علی وعبد الرحمن النسائی قالوا احدهم تابع عبد الرحمن بن صالح قال حدشتا علی بن عابن عن ابی اسحاق عن حنش قال رایت ابادر متعلقنا بباب الکعبۃ ویقول من یعرف فی فلی یعرف فی و من لمن یعرف فی فناتا ابوذر قال حنش فحدثنی یعمر اصحابی اتنہ سمعہ یقول قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ما فی تاریک فی حکم الشیخین کتاب اللہ وعترتی اهل بیتی فانہما لئے یتقرف قاتی یہ داعلی الحوضی الم

ما ذکریں کلام پر واضح ہو کر مذکورہ روایت کی سند کو کتب رجال سے دیکھا گیا ہے تفتیش اور جستجو کے بعد معلوم ہوا کہ اس سند میں عبد الرحمن بن صالح اور اس کا شیخ علی بن عابن دو قویں ایسے بزرگ ہیں جن کی وجہ سے اس روایت کو صحیح نہیں کہ جا سکتا خصوصاً عبد الرحمن بن صالح تو خالص شیعہ ہے اب اگرچہ اس کی توثیق بھی ہمای کتب میں پائی گئی تاہم اس کے تیسع کے ثابت ہو جانے کے بعد اس کی مرویات پر مختلف فیہ مسائل میں اعتماد رہ ہو گا۔ ذیل میں تقریب و تندیب قوایریخ بن مادیسرا فیہی کے مندرجات اجمالاً درج کئے جاتے ہیں تاکہ فارسیں کی تسلی ہو جائے۔

(۱) عبد الرحمن بن صالح الأزدي العتكي صدوق يتشيغ (تقریب ملت ۳)  
 ... قال يعقوب بن يوسف المطوعي كان عبد الرحمن بن صالح  
 راضفیاً ... كان يحدث به مثالib از واج رسول الله صلی الله علیہ وسلم اصحابہ و قال قی موضع آخر خرفت عاملہ ما سمعت منه  
 ... عن ابی داود لواران اکتب عنه وضع کتاب مثالیب فی  
 اصحاب رسول الله صلی الله علیہ وسلم قال وذ کرہ مرة اخری  
 ختال کان دجل سو... انه محترق فيما كان فيه من التشیع ۲

ان چهار حوالیات کا حاصل یہ ہے کہ عبد الرحمن بن صالح شیعہ اور رافضی تھا  
 رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے از واج مطہرات اور صحابہ رسول کے عیوب و نقصاں بیان  
 کرتا تھا۔ ابو اود کھنہ بیں کہیں اس شخص سے روایت لکھنی جائز نہیں سمجھتا۔ اس نے صحابہ  
 کرام کے معاشر و عیوب و مطہرین میں کتاب مدون کی ہوئی تھی۔ پھر کہا کہ یہ ایک  
 بہادری تھا... اور یہ جلنتہ والاشیعہ تھا یعنی صحابہ کے نام سے جلتا تھا۔

(۱) تہذیب التہذیب ص ۱۹۸ ج ۲ -

(۲) تاریخ بغداد حبیب دہم ص ۲۶۲ ج ۲ - ۲۲۳

(۳) میزان الاعتدال ذہبی ص ۱۰۸ ج ۲ -

اس کے بعد مزید کسی بحاب کی حاجت نہیں ہے عدم قبول روایت کے لیے  
 یہی کافی دافی ہے۔

تبیہہ اول : العاصمی مذکور کی ایک اور روایت یعنی صاحب جنات نے نقل کی  
 ہے مگر اس کا استاد بھی ہیز معتبر ہے اس میں ایسے لوگ جلوہ افروزیں ہیں کا کچھ پتہ رجال  
 کی کتابوں میں نہیں ملتا۔ مثلاً اس سند میں ایک شخص ابو الفضل بن فضلویہ نامی ہے یہ  
 بنزگ بالکل مفقود الجزیری کیان کا کچھ پتہ رجال کی کتابوں میں ملتا۔ فلتمہ ایسے مجبول الحال  
 مجبول الصفات لوگوں کی روایت پر کیسے اختناد کر دیا جائے۔

دوم: شیعہ رجیال کی کتب دروختات البیانات جامع الرواۃ و حیزہ رجیال کی جسجو کرنے سے  
یہ بات مزید دریافت ہوتی ہے کہ احمد بن محمد العاصی، مشہور عالم محمد بن یعقوب کلینی کے  
اساتذہ دروختات میں داخل ہے یعنی کلینی کا استاذ فی الروایات ہے دوسری یہ چیز درج ہوتی  
ہے کہ امام زمان (فاسد) کے وکلاء میں العاصی کا شمار کیا گیا ہے۔ امام غائب کے وکلاء  
میں شمار ہوتا۔ تو احسن الخواص لوگوں کے لیے نصیب ہوا ہے یہ ہماری محروفات کتاب  
دروختات البیانات جامع الرواۃ و تختہ الاحباب و حیزہ میں موجود ہیں اہل علم و جمیع فرمکر  
تلی کر سکتے ہیں۔

اس چیز کے علاوہ بھی اس سند میں شیعہ رواۃ مل گئے ہیں جیسا کہ درج کر دیا  
گیا ہے۔ اگر سند صحیح بھی ہوتی تو بھی صاحب سند العاصی ایسے بزرگ ہیں کہ یہ  
روایت ہم پر عجیت نہیں ہو سکتی۔

## اسناد اخطب خوارزم

(متوفی ۵۶۸-۷۵۵ھ)

۶۳۳

صاحب عبقات بخت ہیں:

ابو المؤید موفق بن احمد المعروف اخطب خوارزم در کتاب  
المناقب اخرج نسودہ بایں اسناد اخیری الشیخ الزائد  
ابو الحسن علی بن محمد العاصی الخوارزمی قال اخیر الشیخ  
اسماعیل بن احمد الواقع قال اخیرنا ابو بکر احمد بن  
حسین البیهقی قال اخیرنا ابو عبد اللہ قال ثنا ابو تصر احمد  
بن سهل الفقیہ بیخاری قال ثنا صالح بن محمد الحافظ البغدادی  
قال ثنا خلف بن سالم المغری قال ثنا یحیی بن حماد ثنا ابو عونۃ  
من سلیمان الاعشن قال ثنا حیب بن ایوب ثنا ابی الطفیل

عن زید بن ارقم <sup>رض</sup> قال لما رجع رسول الله صلى الله عليه وسلم من حجة الوداع ونزل غدير خم أمر به وحات فقدم فقال كان قد دعى فلبيت أني قد تركت فيكم الثقلين أحدهما أكابر من الآخر كتاب الله وعترق فانتظروا إكياف تخلفوني فيما فاتكم لأنني يتغنى بآيات الحوض ثم قال إن الله عز وجل مولاى وأنا مولى كل مؤمن ثم أخذ زيد على زنا فقال من كنت مولا له فعله مولا له فهذا ولية الامر والمن والا وعاد من عاداه۔ (عيقات الاذوار <sup>ف2</sup> جلداً)

یہاں چند گذارشات ناظرین کی خدمت میں پیش کی جاتی ہے۔

(۱)

خطب خوارزم کے متعلق بعض علماء المسنن تے سخت تفہید کی ہے چنانچہ ہم نے سیقی کے اسناد کے تحت وہ تقییدی فقرات بظہل درج کر دیئے ہیں حافظ ابن قیمیہ اور شاہ عبدالعزیز رحم اللہ نے تحدیث اثنا عشرہ میں لمحاتے کریم بزرگ زیدی شیعہ خیال کے آدمی ہیں ان کی تحقیقات اور مرویات برائے اہل سنت قابل اعتماد نہیں۔

(۲)

صاحب عیقات (میر جامدین بخنوی شیعی) نے جو اس تصنیف میں نا انصافی کی ہیں اس موقع پر بھی اس کا منونہ طلاطہ فرمائی۔ یہ روایت مندرجہ بالا اسناداً و مقتداً دہی روایت ہے بوجاکم صاحب سترک کے درس سے اسناد میں مندرج ہے۔

چونکہ صاحب عیقات سن وار علی الترتیب محدثین سے اس روایت تلقین کو پیش کر رہے ہیں بنابریں اس کو پسند تو صاحب سترک حاکم نیشاپوری متوفی ۴۵۸ھ کی روایت پتھر کر کے شکوہ میں درج کی ہے اس کے بعد حاکم کے شاگرد سیقی متوفی ۴۵۸ھ بھی چونکہ اسی روایت کے راوی ہیں پھر ان کے ۴۵۸ھ میں سیقی کے اسناد کے نام

سے اسی روایت کو الگ درج کر کے دکھایا ہے پھر جب اخطب خوارزم (متوفی ۵۶۷ھ) کا مودع آیا ہے تو وہاں پھر اسی روایت کو درج کر کے اخطب خوارزم کے استاد کے ساتھ مستقل روایت کو ذکر کیا ہے گویا اس روایت کو جتنے مصنفوں اپنے اپنے طرق کے ذریعہ اپنی تایفات میں مدون کرتے چلے آئیں یا ان کے زعم میں مستقل روایات بیخ اسانید ہیں۔ حالانکہ صاف بات ہے کہ یہ ایک روایت ایک استاد کے ساتھ مروی ہے اس کو مستعد دینا اور بار بار درج کر کے دکھلانا اصولاً دیانت داری کے بالکل بخلاف ہے۔ یہ خانہ پوری ہے اور کثرت حالات کے طریقے سے اپنی تصنیف کا جم جنیم کرنا ہے اور بس!

(۳)

ہم صاحب عبقات کی طرح ایک بھی بات کو بار بار دہرا کر بے فائدہ وقت ضائع نہیں کرنا چاہتے مختصر یہ ہے کہ اس استاد مندرجہ پر پہلے حاکم نیشا پوری کے اسانید میں جرأت درج ہو چکی ہے۔ اس میں غلط بن سالم المخرمی سخت مجرم ہے شیعہ ہے۔ اللہ یا روایت قابل قبول نہیں ہو سکتی۔ پوسے حالات اسماں رجال کی کتب سے ہم پہلے درج کر کچکے ہیں تسلی کرتی ہو تو مستدرک حاکم کے دوم استاد کے سخت ملاحظہ فرمائے جا سکتے ہیں۔

### اگر بالفرض

روایت اپنے اصح ہے تو اس کا مقصود وہی ہے جو مستعد و فتح عرض کیا جا چکا ہے کہ عترت کے حق میں امت کو وصیت فرمائی گئی ہے۔ کان کے استرام و اکرام و حقوق کا خالی رکھا جائے اور حضرت علی المرتضیؑ کے متعلق بعض شہادت یہاں پیدا ہوئے تھے ان کا ازالہ فرمایا وہ ان کے ساتھ دوستی و موالاة و معاداة کا مقابلہ ذکر کیا جانا لفظ مولیٰ کے معنوں کو بھی متعین کر رہا ہے مزید کسی خارجی قرائش و شوابہ کی حاجت، ہی نہیں ہے۔ اگر اس مقام میں مولیٰ اور علی کا کوئی دوسرا معنی (مثلاً خلیفہ بلا فضل و حیزہ) مراد لیا جائے تو ایک توہ بجلد اللہ ہم وال من وال آلاہ الْمُنَاطِقِ میں بے جوڑ، مکروہ جائے گا۔ دوسری ایک وادہ

(ولی) کے ایک بی روایت میں دو معنی متنازع قائم ہونے کی وجہ سے معنوی اشستت روغا ہو گا۔ جو بلاعنت کلام کے منافی ہے۔

## ضروری تنبیہ

ناظرین کرام پر واضح ہو کر بعض اوقات ایسا ہوتا ہے کہ ایک عالم دین، یا مصنف مشور کا ہنام ایک دوسرا شخص بھی اسی نام کے ساتھ معروف ہوتا ہے مثلاً ابن قیمیہ این جمیر و عیز بہام شاہی مصنفین ہیں۔ اسی نام سے اور بھی کئی ابن قیمیہ وابن جریر و عیز بہام پائے جاتے ہیں۔ اس تشبیہ اسی یا ہنامی کی وجہ سے کئی خرابیاں پیش آتی ہیں اور کئی مناسد چل سکتے ہیں۔ یہاں بھی ٹھیک اسی طرح "اخطب خوارزم" کا لقب متعدد لوگوں کے حق میں پایا گیا ہے۔ ایک فتح خنی کے مشور جدید عالم ہیں وہ بھی اسی نام اور اسی لقب سے (اخطب خوارزم) سے مشتور ہیں یہاں جو اخطب خوارزم ہیں۔ یہ اور ہیں المناقیب کے مصنف یہی ہیں یہ بزرگ نویسی شیعہ ہیں اور پختہ حاذق و ماہر شیعہ ہیں۔ اسی بزرگ کے متعلق ابن تیمیہ نے (مناج السنۃ جلد سوم ص ۱۷۷) تحت نصل العاشر میں) خوب جرم کی ہے بخاہ کے کاس کی روایات حیلی اور جھوٹی ہیں یہ علماء حدیث میں سے نہیں ہے اس کی طرف اس باب میں رجوع نہ کیا جائے وغیرہ۔

ادر شاہ حیدر العزیز محدث دہلویؒ نے بھی تحدید اثاب عشریہ (بجٹ احادیث امامتہ و خلافت تحت حدیث مفتوم) میں اس شخص کی روایات کا خوب روکیا ہے۔ مزید فرمایا ہے کہ یہ بزرگ توزیدی شیعہ ہے۔ اس ایں معاملہ بالکل صاف ہو گیا کہ اس کی مرویات ہم پر بحیث نہیں ہیں اور نہ قابل تسلیم ہیں۔ بہر کریمہ ہنامی کی مشاہدت کی وجہ سے یہ سب خرابیاں پیش آگئی ہیں اور مخالف دوست اسی نام اور تشبیہ اسی کے تحت آڑ لے کر اس کی مرویات پیش کرتے ہیں۔ اب اس دفعہ شیعہ کے بعد مسئلہ حل ہو گیا ہے۔ علماء کرام خبڑا رہیں۔ اس اخطب خوارزم کی تمام روایات جس

## کتاب سے محی مخطوط ہوں گی یا مسے یہ قابل قبول نہ ہوں گی۔

# اسناد از تاریخ ابن عساکر

(ابوالقاسم علی بن الحسن بن هبة الله المعرف بابن عساکر متوفی ۱۰۵ھ)

.... عن معروف بن خریوذ عن ابن الطفیل عن حدیفة  
بن اسید لما قتل رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم من حجۃ  
الوداع نھی اصحابہ عن شجرات بالبطحاء متقاربات ان  
ینزلوا احوالہن ثم بعث اليہن فصلی تھمہن ثم مات  
فقال ایہا النّاس قد نبأنی الطیف الخبیر ..... واق  
سائدکم میں ترددون حلّت عن الشّتّلین فانظروا کیف  
تعلّلوا فیہما الشّدّل الا کبیر کتاب اللہ سبیل طریقہ  
بیہد اللہ و طریقہ باید یکھر فاستکرا ایہ لا تضلّوا ولا  
تبیّدوا و عترق اهل بیتی ناتھہ تدبیق الطیف  
الخبیر اتھمالن یفتر تا حتی یرد اعلی (الحوصۃ)  
قال ابن کثیر روا ابن عساکر بطلہ عن طریق  
معروف کما ذکر نا۔

(ابسیدیۃ و النّایۃ لابن کثیر ص ۳۲۹ جلد شفیع)

(۱)

واضح رہے کہ اسناد ہذا ہم نے "ابسیدیۃ و النّایۃ" لابن کثیر سے نقل کیا ہے  
ابن عساکر کی ہیں کتاب ہمیں نہیں مل سکی ورنہ پورے اسناد پر کلام کرنے کا قصد تھا  
نیز جو کچھ اسناد میسر ہے روایت کا درجہ اعتماد معلوم کرنے کے لیے کافی ہے۔ یہ  
روایت معروف بن خریوذ مکی نے ابو الطفیل خامر بن وائلہ سے نقل کی ہے اور ابو الطفیل

نے حضرت حدیفہ سے روایت کی ہے۔ معروف نذکور کی مکمل پوزیشن اور کامل تعارف تو ہم کتاب تو اور الاصول حکم ترمذی والے ہسناد کے تحت تفصیل ک درج کر سچے ہیں۔ چند ورق اثنا کر دوبارہ ملاحظہ فرمایا جاتے۔ اس کا حاصل یہ ہے کہیے معروف بزرگ ضعیف عند الحدیثین ہونے کے ساتھ شیعہ بزرگ ہے اور اخباری شیعہ ہے اور ان کے "اصول اربعہ" کا مشہور راوی ہے۔ ان کی کتب رجال میں سے رجال تقریشی، رجال مامتفافی، جامع الرواۃ کا ملاحظہ ہماری معروضات کی تائید کے لیے کافی ہے۔ فلمذہ ا جو شخص عند الفرقانین مسلم شیعہ ہو اس کی روایت اس کی مذکوہ تائید میں قبول نہیں کی جاسکتی۔ اس وجہ سے یہ روایت ناقابل قبول ہو گی۔

(۲۳)

اگر با اصرار اس روایت کو صحیح تسلیم کر دیا جائے تو یہی مدعا یا حسب الہبیت کو مفید نہیں ہے۔ وجہ یہ ہے کہ عترت والی بیت کے متعلق یہاں ایسے الفاظ نہیں پائے گئے۔ جن سے وجوب اطاعت اور لزوم تسلیک کا مفہوم مستنبط ہو سکے پس جس مقصد اور اشاعت دعوے کی خاطر یہ روایت پیش کی جاتی ہے اس کو ثابت نہیں ہو سکی۔ لہذا تقریب تام نہیں ہے۔

## روایت ابو موسیٰ مدینی

(مُحَمَّد بْنُ عَمَّر بْنُ أَحْمَد بْنُ عَمَّر اصْفَهَانِي ۱۵۵ھ)

عبدقات جلد اول صفحہ ۲۶ پر لکھا ہے کہ ابو موسیٰ مدینی نے "تمہارہ معرفتہ الصحابة"

میں بذریعہ ابن حقدہ یہ روایت تلقین نقل کی ہے و تعالیٰ انه عزیب جدا

۱۔ حضرات کتاب "تمہارہ معرفتہ الصحابة" لابن موسیٰ مدینی ہم کو میسر نہیں البتہ ہم

کو عبدقات کے ذریعہ یہ واضح ہو گیا کہ ابو موسیٰ مدینی اس روایت کے نقل

کرنے میں "ابن حقدہ" کے مر ہوں مست ہیں جو غالباً شیعی بزرگ ہے۔ ابن

عده کی پوزیشن اس سے قبل ہم ۳۳۲ میں اس کی ہجت کا نہ اسانید کے تحت مفضل لکھ کچکے ہیں۔ سن کی ترتیب کے لحاظ سے (۳۳۲) کے موقع دوبارہ ملاحظ فرمائیے جائیں۔ اس کے تیشیع کی تسلی ہو جائے گی۔ یہ بزرگ بین الفرقین مسلم شیعہ ہے اور بڑا خطرناک قسم کا ہے۔

۲۔ دوسری یہ عرض ہے کہ اس روایت کو خودابو موسیٰ مدینی اپنی تحقیق کے اختبار سے عزیب جد سے تعمیر کر رہے ہیں یعنی اس روایت کے روایہ میں تفرد پایا گیا ہے۔ حاصل یہ ہوا اس کا لفظاً و معنی متواتر ہونا تو درست اور مطابق ہے۔ یہ روایت تو غریب ہے صاحبِ عبقات کی دلیری تو قابلِ واد ہے جو لوگ اس روایت کے عزیب ہونے کے قائل ہیں اور اس کو نہایت درجہ کی عزیب کہتے ہیں۔ ان کو بھی تو اثر ثابت کرنے کے لیے اپنے ساتھ ملا کر کرست حال واجات پیدا کئے جا سبے ہیں۔

تبیہ ۲: (۱) امام ترمذی نے صفحہ ۲۰۷ جلد ۲ پر روایت ثقلین کو عزیب کہا ہے۔  
۲۔ اور امام بخاری نے امام احمد کے حوالہ سے تاریخ صیفی امام بخاری صفحہ ۱۲۶ میں لکھا ہے کہ:

قال أسميد في حديث عبد الملك عن عطية عن أبي سعيد  
قال النبي صلى الله عليه وسلم تركت فيكم الثقلين  
أحاديث الكوفيين هذا مثلكين:

یعنی یہ کوفیوں کی منکر روایات ہیں جو ثقہ لوگوں کے خلاف مروی ہیں۔  
۳۔ حافظ ابن کثیر نے السیدیۃ صفحہ ۲۰۹ جلد ۲ میں سنن کبریٰ امام شافعی کے حوالہ سے روایت ثقلین نقل کر کے لکھا ہے کہ تفرد بہ النسائی میں ہذا الوجه یعنی روایت ہذا کو اس طریقہ سے ذکر کرنے میں فاضل نسائی مستفرد ہیں اور کوئی دوسری حدیث اس کے ساتھ شرکیہ نہیں ہے۔

۴۔ مولانا سعید العلوم (سعید العلی) بکھنوی نے شرح مسلم الثبوت میں روایت ثقلین

کی تصریحات کرتے ہوئے صراحتہ کر دی ہے کہ:

وَرَدَ هَذَا الْحَدِيثُ مِنْ رَأْيِ دَاهِيٍّ بِالنَّاظِرَ شَتِّيٍّ وَلَا يَدْرِي  
النَّاظَرُ سُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا هِيَ ؟ ثُمَّ

أَنَّهُ حَدَّبَ الْوَاحِدَلَا يُسْتَطِعُ مُعَارِضَهُ الْقَاطِعَ الْبَرَزَانِ

(شرح مسلم التبصّر کامل کلال تختی طبع توکشور لکھنؤ صفحہ ۵۰۹ بحث الصلی اثنا اربعین)

یعنی یہ روایت ثقین ایک راوی سے مختلف الفاظ کے ساتھ مردی ہے یہ معلوم

نہیں ہو سکا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحیح الفاظ کیا ہیں پھر یہ خبر واحد ہے یہ جو  
قطعی و تیقینی کے معارضہ و مقابلہ کی طاقت نہیں رکھتی ۹۰ فاصلہ

اکابر علماء کی ان تصریحات کے بعد ہمارے دوستوں کے دعوئے تو اتر کی طرف

تو چیکیے۔ کہاں تک دوست ہے (رشتان بینہما) تو اتر تو ایک طرف رہا یہاں تو

شہرت بھی نہار ہے صرف خبر واحد اور عزیب جیداً ہے یعنی انتہائی عزیب ہے اور

ساتھ ساتھ بھی متعدد علماء نے اس خبر کو ضعیف اور عین میم قرار دیا ہے جیسا کہ یہ نہ تردید

کے اسناد کی بحث کے آخر میں ابن تیمیہ کے حوالے سے پوری عبارت درج کر دی ہے۔

رجوع فرمائکر دوبارہ ملاحظہ فرمائی جائے اور امام بخاری نے منکر روایت قرار دے کر

اپنی صحیح بخاری میں درج ہی تھیں فرمایا:

رَوَى إِبْرَاهِيمُ بْنُ عَلَيْهِ الْمَسْنُونُ مَعْرِفَةً لِصَحَّابَةِ الْبَرَزَانِ

(عزالدین ابوحسن علی بن محمد بن عبد الکریم البجزری المعروف ابن اثیر جندری)

درویح عنہ ابته ایضاً ائمۃ قائل خطبیت رسول اللہ صلی اللہ علیہ

وسلم بالجھفۃ فقال السیف اولیٰ بکو من انسکم قالوا

بلی یا رسول اللہ قال انی سائلکم عن اثنین عن القرآن

و عن عترق قال الترمذى عبد الله بن حنطب لم يدر ل

النبي صلى الله عليه وسلم (اسد الغاب طبع طهران ۱۳۴۵ جلد ۲)

پہلے یہ معلوم ہوتا چاہیے کہ ابن ایشہ جندری نے اسد الغاب میں دو جگہ اس روایت کا ذکر کیا ہے۔ اول امام حسنؑ کے تذکرہ میں نیز ابن ارقمؑ سے متفق ہے۔

(صفحہ ۱۲ جلد ۲ اسد الغاب طبع طهران)

یہ اول روایت بالکل بیعہ سنا و تمام امام ترمذی والی ہے اور ترمذی کی روایت پر پہلی بحث ہو چکی ہے اس کی طرف رجوع کر لینا کافی ہے اس میں متعدد شیعہ بزرگ روأۃ میں: علی بن المنذر الکوفی عطیۃ العوی وغیرہما۔

بار دوسرم اس روایت کو جزئیات صفحہ ۱۳۱ تذکرہ عبد اللہ بن حنطب کے محتوا اس کو درج کیا ہے۔ بالفاظہ صفحہ ۱۳۱ کو بالا عبارت کے ساتھ نقل کیا ہے۔ اب اس کے متعلق چند معروضات پیش کی جائیں جو اہل حکم کے لائق ہیں

(۱)

او پر مندرج الفاظ کی تشریع اس طرح ہے (روایۃ عنہ ابنه) ابن سے مراد مطلب بن عبد اللہ بن حنطب بن الحارث المخزومی ہے لفظ عنہ کی صنیر عبد اللہ بن حنطب کی طرف راجع ہے، اور مطلب کا بیٹا عبد العزیز رضا پسے باپ مطلب سے راوی ہے۔

(۲)

محمد بنین اور اکابر علماء نے اس باپ بیٹے مطلب بن عبد اللہ کے متعلق جو کچھ کلام کیا ہے اس کو قبول روایت کے وقت ملحوظ رکھنا ناس سے ہے۔ استیعاب ابن عبد البر صفحہ ۲۵۲۸۲ معاصرہ میں لکھا ہے کہ حدیثه مضطرب الاستاد لا یثبت (یعنی اس کی حدیث مضطرب الاستاد ثابت نہیں ہے۔

حافظ ابن حجر نے اصحابہ میں اس کے صحابی ہونے کا اقرار کیا ہے لیکن ساتھ یہ درج

ہے۔ کہ امام ترمذی صفحہ ۲۰۸ جلد دوم باب مناقب شیخین میں کہتے ہیں کہ عبد اللہ بن حنطیب میں پرک النبی صلی اللہ علیہ وسلم۔ نیز یہ اختلاف بھی ذکر کیا ہے کہ بعض فویثین کے نزدیک اس عبد اللہ کے والد حنطیب سے محل روایت مروی ہے۔ وہ حنطیب صحابی ہے۔ بعض کہتے ہیں کہ عبد اللہ اور حنطیب کے درمیان مطلب واقع ہے جو اس عبد اللہ کا والد بنا اور حنطیب کا بیٹا ہے پس صحبت بنوی "مطلوب" کے لیے ہے ذکر عبد اللہ کے لیے پس ان اختلافات کی بنا پر مطلب بن عبد اللہ کی روایت میں اضطراب و شدت موجود ہے۔

(اصحاب معاشر استیعاب صفحہ ۲۹ جلد ۲ و ترمذی صفحہ ۱۹۲)

(۳)

مطلوب بن عبد اللہ بن حنطیب۔

۱۔ المطلب بن عبد الله المخزومي صدوق کثیر الارسال والتدليس

(تقریب صفحہ ۳۹۶ طبع بختو)

۲۔ ترمذی میں ہے:

قال (محمد بن اسماعیل البخاری) لا اعرف المطلب بن عبد الله سعاعاً من أحد من اصحاب النبي صلی اللہ علیہ وسلم الا قوله حدثني من شهد خطبة النبي صلی اللہ علیہ وسلم وسمعت عبد الله بن عبد الرحمن يقول لا اعرف للمطلب سعاعاً من أحد من اصحاب النبي صلی اللہ علیہ وسلم۔

(ترمذی صفحہ ۱۱۵ جلد دوم باب ماجاه فی من فرآحر قاف من القرآن بالد من الاجر)

۳۔ قال ابن سعد کان کثیر الحدیث و لیس یحتاج بحدیثہ لا تدیرسل کثیراً ولیس له نقاو و عامة اصحابه یہ لسون" (ترمذی صفحہ ۱۰)

ان ہر سو حالیات بالا کا خلاصہ ہے کہی شخص بیت تدیس کرتا ہے اور مرسل روایات لاتا ہے۔ صحابی سے اس کا تقاد و ملاقات نہیں ہے۔ کثیر الحدیث ہے لیکن اس

کی حدیث کے ساتھ احتیاج پکڑنے (دیل بیانا) تھیک نہیں ہے۔  
 ۳۔۔۔۔۔ ہویرسل عن کبار الصحابة کابی موسیٰ و عائشہ قال أبو حاتم  
 و عامة احادیثه مرا سیل۔۔۔۔۔ قال ابن سعد کثیر الحدیث و  
 لیس یحتج بحدیثہ“ (میزان الاعتدال صفحہ ۷۷، جلد ثالث)  
 ۵۔ ابی ایش جزری نے اس روایت کی سند مکمل نہیں ذکر کی تھی جو کچھ حصہ ستد  
 بیان کیا تھا اس کے متعلقات درج کئے گئے۔ اگر مکمل سند میر ہو جاتی تو اور  
 بہتر ہوتا۔ صاحب عبقات بھی یہی پسند کرتے ہیں کہ ادھوری سند سے ہی  
 کام چلایا جائے۔

تبیہ: یہی روایت عبدالثر بن حنطب والی طبرانی کے حوالہ سے سید طیب نے رسالہ  
 اخیار المیت میں درج کی ہے اس کا درج اعتماد مندرجہ بالا احوال سے واضح ہے  
 المذا اخیار المیت کے حوالہ کے لئے اگر جواب کی حاجت نہیں ہے۔

## روایت ثقلین فی کتاب "المحترة" لاضیار المقدسی

(اضیار الدین ابی علیشید محمد بن عبد الواحد السعید المقدسی)

آخرۃ القصیاء فی المختارۃ من طریق سلمہ بن کمیل

عن ابی الطفیل عن زید بن ارقوہ (عقبات ۷۹ جلد اول)

طبرانی کبیر کے اسناد میں یہ بحث اچھی گز رچکی ہے۔ کہ سلمہ بن کمیل کس درجہ اور  
 کس نوع کے راوی ہیں۔ المذا قبول روایت لہذا کا سند خود بخود صاف ہے کہ تفصیل  
 کی حاجت نہیں ہے، یعنی سلمہ بن کمیل شیعہ بزرگ ہیں۔ حافظ ابن حجر نے تہذیب میں  
 ان کا تثییح واضح طور پر ذکر کر دیا ہے۔ المذا ازیر صحبت مسئلہ میں ان کی روایت کیسے قبول  
 ہو سکتی ہے؟

سلمہ بن کمیل کے متعلق مہجم طبرانی کبیر کے اسناد میں حافظ ابن حجر کا

پورا حوالہ کامل عمارت کے ساتھ درج ہو چکا ہے۔

تنتیہیں: فاضل مقدسی متوفی شریف ۶۴۳ھ بے روایات کے لیے یہ صاحب تحریخ ہی نہیں ہے دوسرے محدثین سے ناقل ہے۔ غالب خیال ہی ہے مذکور مندرجہ بالا شکر اُستاد طبرانی کی مجمع کیرے منشقہ ہے اس ادھور سے اُستاد سے بھی عدم قبول روایت کے لئے مشورت مل گیا۔

## اسناد از کتاب تذکرة الخواص سیوط ابن جوزی

(متوفی ۶۵۲ھ)

سیوط ابن جوزی کے "تذکرة الخواص" میں یہ روایت تعلیم دو سندوں کے ساتھ منشقہ ہے۔ ہر دو اسناد نقل کر کے ان کا متعلق کلام پیش خدمت کیا جاتے ہا۔ لیکن اس سے قبل ناظرین حضرات کو معلوم ہونا چاہیے کہ "تذکرة الخواص" سیوط ابن جوزی صاحب کی تالیف ہے۔ ان کی کمیت ابو المظفر ہے۔ نام یوسف بن فراد علی ہے۔ مشور علامہ ابو المفرج ابن جوزی کے دخترزادہ ہیں اور خالص شیعہ یزدگیر ہیں اور ان کی یہ تصنیف بھی شیعہ مسلم کی تائید و تقویت کے لیے مرتب کی گئی ہے۔ اس کا پس منظر معلوم کرنے کے بعد اب ہم ہر دو اسناد مل بقطم درج کرتے ہیں۔

### روایت اول

قَالَ أَحْمَدُ فِي الْفَقَنَائِلِ حَدَّثَنَا أَسْوَدُ بْنُ عَلَيْمٍ حَدَّثَنَا إِسْرَائِيلُ  
عَنْ عُثْمَانَ بْنِ مُخِيرَةَ عَنْ عَلَيِّ بْنِ بَيْسَعَةَ قَالَ لَقِيْتُ رَبِّيْدَ بْنَ أَرْقَمَ  
فَقُلْتُ لَهُ هَلْ سَمِعْتَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ  
تَرَكْتُ فِينِكُمُ الْقَلَدَنِ وَأَحَدُهُمَا أَكَبَرُ مِنَ الْأَخِرِ قَالَ نَعَمْ  
سَمِعْتُهُ يَقُولُ تَرَكْتُ فِينِكُمُ الْقَلَدَنِ كِتَابُ اللَّهِ حَبْلٌ مَمْدُودٌ

بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ وَعِنْدِهِ أَهْلُ سَيِّدِيْ أَلَا إِنَّهُمْ أَلَّا يَتَعَرَّفُنَا  
حَتَّى يَرَوْا عَلَى الْحَوْضِ أَلَا فَانْظُرْ وَأَكِفْ تَحْلُفُنِيْ فِيْهِمَا  
(تذكرة الحجاء ص ۳۳۲ اباب الثاني عشر طبیعتہ علیہ بخت اثر)

(۱)

واضح ہو کہ سیوطہ کوست اس روایت کو اپنی جانب سے اضافہ کر کے نقل کیا ہے  
اہل روایت امام احمد کے ساتھ احوال اس قدر مروری ہے کہ  
عن علی بن ربیعہ قال لقیت زید بن ارقم وہرداخل  
علی المختار اوخارج من عند فقلت له أسمعت من  
رسول الله صلى الله عليه وسلم اذن تارك فیکم العقليين قال نعم  
ہم نے امام احمد کی یہ روایت مستند احمد جلد چارم مستدات زید بن ارقم میں تلاش  
کر لی ہے۔ وہاں روایت ہے اسی قدر ہے یعنی قال نعم تک اس میں ثقیلین کی تشریع  
نہار ہے۔ تذكرة الحجاء صفحہ ۳۳۲ میں سیوطہ نے اس کو چھیلا کر از خود دفعہ کیا ہے۔  
جیسا کہ ان لوگوں کی اضافہ کرنے کی عادت ثریفہ ہے اور اس محیل روایت کی تشریع  
ہم نے اس سے قبل امام احمد کے مستند کی روایات میں بقدر ضرورت درج کر دی  
ہے رجوع کر لیا جائے۔

(۲)

ناظرین کرام پر واضح ہو کہ شیعیت کا خاص حامی نور بڑا مخصوص شیعہ صاحب  
کتاب "یتایح الموعدة" ہے اس نے بھی جمیں ثقیلین کی روایات جمع کر کے ایک خاص  
فصل میں پیش کی ہیں۔ وہاں اس روایت مذکورہ مستند بحسب الالکوو زیادات  
مستند احمد سے اسی طرح جملہ تعلیم کیا ہے۔ وہاں تفصیل جو سیوطہ ابن جوزی نے از خود ملائی  
ہے درج نہیں ہے۔ گیا ہماری بات کی تائید ایک خاص تیشیع عالم سے پائی گئی۔

(۳)

تیسرا گزارش یہ ہے کہ اگر ہم روایت ہنا کو ٹھیک تسلیم کر لیں پھر بھی ان دو ٹے داروں کے مقصد کے لیے منید نہیں ہے۔ اس لیے عترت کے ساتھ تسلیم کرنے کا درود جو ب اطاعت کا حکم یہاں منقول ہے جیسا کہ ہم نے اس مفہوم کو متعدد بار واضح کیا ہے فلمگایہ دلیل اپنے اثبات دعوٹ کے حق میں مجہل ہے واضح نہیں جو دلیل واضح طور پر اپنے مدعی کو ثابت نہ کر سکے تو وہاں تقریب تام نہیں ہوتی۔

### روایت دوسر

أَخْبَرَنَا عَنْ الْوَحَابِ الْأَنْمَاطِ عَنْ مُحَمَّدِ الْمُظْفَرِ عَنْ مُحَمَّدِ  
بِالْعَيْنِيِّ عَنْ يُوسُفَ بْنِ الدَّرْخِيلِ حَقِيرِ بْنِ الْعَيْنِيِّ عَنْ أَحْمَدَ  
الْحُلَوَانِيِّ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ دَاهِرَ حَدَّثَنَا عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبْدِ الْقَدْوَنِ  
عَنْ أَلْعَشِ عَنْ عَطِيَّةِ عَنْ أَبِي سَعِيْدٍ عَنْ أَلْتَقِيِّ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ تَرَكْتُ فِينَكُمُ الشَّعْدَنِيُّ أَهْدَهُمَا أَكْبَرُ  
مِنَ الْأَخْرِيِّ كِتَابَ اللَّهِ وَعَذَّرْتُ فِي أَهْلِ بَيْنِيِّ

(تذکرۃ الْخُواص ص ۳۳ الباب الثانی عشر)

اب اس اسناد کی طرف توجیہ کیجیے اس میں متعدد لوگ مجوہ ہیں اور شیعہ بزرگوں سے یہ اسناد مملوک ہے۔ ہم صرف چار دو سنوں کا ذکر ذرا تفصیل سے تعلیم کرنا چاہتے ہیں قارئین یا تکمیل منصافاہ جائزہ لگا کر قبول روایت یا عدم قبول کا فیصلہ فرمائیں گے مزید کسی تصریح کی احتیاج نہ ہوگی۔

### محمد بن المظفر

(۱) مُحَمَّدُ بْنُ الْمُظْفَرِ . . . . قَالَ الْبَاجِيُّ فِينَدَ شَيْعَ ظَاهِرٍ

(مسیران الاحوال ذہبی صفحہ ۱۳۸ جلد ۳)

(۲) مُحَمَّدُ بْنُ الْمُظْفَرِ... أَنَّ أَبَا الْوَلِيدِ الْبَاجِيَ قَالَ فِيهِ

شَيْخُ ظَاهِرٍ... (سان الميزان صفحہ ۳۸۳ ج ۵)

ہر دو عبارات کا خلاصہ یہ ہے کہ ابوالولید الباجی کہتے ہیں کہ محمد بن المظفر یہیں

شیخ ظاہر ہے۔

دوسرے بزرگ عبد اللہ بن داہر ہے اس کی تفصیلات بھی سان الميزان عقلانی و

میزان فہمی سے مکمل جاتی ہیں۔

## عبداللہ بن داہر

عبداللہ بن داہر والرازی أبو مسلمان... . . . قَالَ أَخْمَدٌ

وَيَحْيَى لَيْسَ بِشَنِيْرِ قَالَ وَمَا يَكْتُبُ حَدِيْثَةُ إِنْسَانٍ فِيهِ

حَيْثُرَ وَقَالَ الْعَقِيلِيُّ رَأَيْضَنْ حَيْثُرٌ... . . . قَالَ بْنُ عَوْدَی

عَامَةً مَا يَرُوِيَهُ فِي فَضَائِلِ عَلَيٍّ وَهُوَ مُتَهَمٌ فِي دِلَكَ

{ میزان الاعتدال فہمی صفحہ ۳ جلد دوم }

{ سان الميزان عقلانی صفحہ ۲۸۲ جلد ۳ }

مطلوب یہ ہے کہ امام احمد و الحنفی بن معین نے کہا ہے کہ یہ شخص کوئی شیئیں  
ہے اور کہا ہے جس انسان میں کچھ بھی خیر ہے وہ اس کی روایت نہیں لکھے گا۔ عینی  
نے کہا ہے کہ کثر قسم کا راضی ہے..... این حدی کہتے ہیں کہ فضائل علی ہیں جو زر یا  
یہ شخص لانا ہے ان میں اس شخص پر وضن کی تہمت ہے۔

## عبداللہ بن عبد القدوس

تیسرا بزرگ عبد اللہ بن عبد القدوس ہے اس کے کو اٹھ فیل میں درج ہیں:

(۱) عَنْدَ اللَّهِ نِبِيْرٍ عَبْدِ اللَّهِ نِبِيْرٍ عَبْدِ الْقَدُّوسِ الْكَوْفِيِّ رَأَيْضَنْ

لَيْسَ إِنْ شَفِيْ بِرَأْفَضَتِ حَبِيْثٌ... قَالَ اللَّهُ أَرْ قُطْفُ ضَعِيْفٌ

(میران ذہبی ص ۵۵ جلد دوم)

(۲) عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ الْقَدُّوسِ السَّعْوَدِيِّ الْكُوفِيِّ... رُبِّيَ بِالرَّفِيْضِ

وَكَانَ أَيْضًا يُخْطِيْهُ" (تقریب التذیب ص ۲۴۵)

(۳) عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ الْقَدُّوسِ السَّعْوَدِيِّ الْكُوفِيِّ أَبُو مُحَمَّدٍ

قَالَ أَبْنُ مُعِيْنٍ لَيْسَ إِنْ شَفِيْ بِرَأْفَضَتِ حَبِيْثٌ... قَالَ مُحَمَّدٌ

بْنُ مَهْمَّةَ أَنَّ الْحَتَّالَ لَرْيَكُنْ إِنْ شَفِيْ... قَالَ أَبُو دَاوُدَ وَدَضَعَيْفُ

الْحَدِيْثِ كَانَ يُسْمَى بِالرَّفِيْضِ" (تذیب التذیب ص ۳ جلد ۵)

ہر سمندرجات، کا حاصل یہ ہے کہ بھی کہتے ہیں کہ عبید اللہ بن عبید القدوس یا ب عدیت میں کوئی شی نہیں ہے۔ سخت قسم کا رافضی ہے۔ اور دارقطنی نے اس کو ضعیف کہا ہے رفض کے منوب ہونے کے ساتھ ساتھ حدیث میں خطا کرتا ہے اب میں کہتے ہیں کہ یہ رافضی ہے اور کچھ بھی نہیں ہے اور ابن میران نے بھی یہی کہا ہے ابو داؤد نے اس کو ضعیف الحدیث کہا ہے اور رافضی شمار کیا ہے۔

## خطیبہ عوْفی

چوتھا بزرگ خطیبہ عوی ہے اس کی تشریع متعدد بار گزر چکی ہے۔ طبقات ابن سعد کی ستر کے تحت اس کو دوبارہ ملاحظہ کر لیا جاتے اس نے اپنے شیخ محمد بن اسائب بلی سے اس فرمودگی کی روایات چیلار کھی ہیں اور نام ابوسعید خدری ہی تجویز کیا ہے۔ جعل صریح ہے۔

تذبیہ سما: (۱) سبط ابن جوزی نے اس باب ثانی عشر میں اپنے نام ابوالفرج ابن جوزی پر طعن دا ہوا امن بھی کیا ہے مگر اس بزرگ کو اپنی تحقیقات کی خبر نہیں ہے۔ کہ کہاں تک میخ ہیں۔ اس نے کہا ہے کہ اندر جہے فی سنه یعنی حدیث

تقلیین کو ابوداؤ دنے اپنے سفون میں ذکر کیا ہے۔ حالانکہ سفن ابی داؤد میں یہ روایت تقلیین دکتاب اللہ و حضرت واللہ بیت) والی موجود نہیں ہیں۔ شیعی علماء کو میرا مشورہ ہے کہ وہ بہت کر کے اپنے ہم مسک کی تائید کرتے ہوں اس کا یہ حوالہ سچا کر کے دکھلادیں۔

۲۔ سبط ابن جوزی کا منحصر سا اجمالی تذکرہ ہم اس بحث کے آخر میں بھی بطور نہو۔ ذیل میں درج کرتے ہیں۔

## سبط ابن جوزی کا اجمالی تذکرہ

(المولود ۱۸۵۵ الم توفی ذوالحجہ ۶۵۷ھ)

(۱)

اس کا نام یوسف بن فرقانی ہے۔ ابوالمظفر کنیت ہے لقب شمس الدین ہے۔ مشہور علام ابن الجوزیؒ کی لڑکی کا بیٹا ہے یعنی ابن بنت ابن الجوزی ہے۔

(۲)

اپنے ناما کی صحبت و تاثرات کی وجہ سے پہلے حبیل مسک نکتاتھا بعد میں موصل و دمشق کے علماء (شیخ جمال الدین محمود الحصیری حنفی و حنفیہ) سے استفادہ کیا تو حنفی مسک اختیار کر لیا۔ نیز سلطان صلاح الدین ایوبی کے برادرزادہ ملک مظہم میڈی کے دربار میں اس کی آمد و رفت پیدا ہوئی تو اس ملک سے مسک حنفی کو قبول کر لیا۔ (تاریخ ابن خلکان صفو ۲۵۰ جلد ثانی، فوائد المبہیہ مولانا نکھنی مسخ ۹۶ جواہر المضیف میں جزو)

(۳)

پھر اس سبط ابن جوزی نے حنفی مسک کی تائید میں کئی تصانیف مدون کی ہیں ایسے جملوں میں ایک تفسیر قرآن مجید بھی ہے۔ امام محمدؒ کی جامع کیر کی ایک مصادر بھی ہے۔ امام ابوحنیفؒ کے مناقب میں ایک مجلد تصنیف کیا ہے اور تاریخ روزا

میں ایک کتاب کلال بھی ہے جس کا نام ہے ”مراتہ الزمان فی تاریخ الاعیان“  
 مراتہ الزمان یا فتحی صفحہ ۱۳۶ جلد ۲، جواہر المصنیۃ صفحہ ۲۲۱ جلد ۲، کشف الظنون صفحہ ۱۲۳ جلد ۲  
 تنبیہ مہدیہ، دوسرہ المعارف حیدر آباد کن میں اس کتاب مراتہ الزمان کے بعض اجزا شائع  
 بھی ہوئے ہیں۔

(۴)

سبط مذکور مشور واعظ و مقبول خطیب بھی تھے۔ حنفیوں میں مدرس و مفتی بھے  
 ہیں جو پایہ کے مشور فاضل تھے۔ بنا بریں بعض موئیین کے ہاں ان کے مناقب ہی  
 مناقب نظر آئیں گے۔ مثلاً مراتہ الزمان یا فتحی، تاریخ این مکان، تراجم رجال الفتنین اور  
 فوائد الابیہ فی تراجم الحقیقیہ میں۔ الیتہ دوسرے بعض محققین علماء مثلاً حافظہ بھی نے میزان  
 الاعتدال میں اور حافظ ابن تیمیہ نے منہاج آئسٹن صفحہ ۱۳۷ جلد ۲ میں اور عبد القادر  
 الفرشی نے جواہر المصنیۃ صفحہ ۲۲۳ جلد ۲ فی طبقات الحقیقیہ میں اور کتاب چلچلہ نے کشف  
 الظنون میں اور حافظ ابن حجر نے سان المیہ این صفحہ ۳۲۸ جلد ۶ میں اس کا مسلک واضح  
 کر دیا ہے کہ یہ بزرگ حنفیوں میں حنفی تھے۔ حنفیوں میں منہلی تھے اور شیعوں میں شیعہ اور  
 راضی تھے اور شیعوں کیلئے انہوں نے تصانیف مدون کی ہیں چنانچہ ایک تصنیف  
 جس کا نام ”احلام الخواص“ ہے اور اسی کتاب کو تذکرۃ الخواص کے نام سے اب شیعوں  
 نے مطبع العلیہ بخت اشرف سے شائع کیا ہے یہ تصنیف بھی سبط مذکور کی ہے۔

(۵)

اور ان کا عقیدہ ہے کہ، قلت و من شرط الامام ان یکوں معصو ما  
 لشایق فی الخطاء الخ  
 (تذکرۃ الخواص الائمۃ صفحہ ۳۸۰ طبع بخاشرف)  
 اور وہ امام مہدی کو زندہ فی الحال منتظر تسلیم کرتے ہیں اور اس کو آخر الائمۃ کہتے ہیں۔  
 (تذکرۃ خواص الائمۃ صفحہ ۱۳ از سبط این جدی)  
 مختصر ہے کہ یہ بزرگ اندر دن قلب تیشیع کا روگ رکھتے ہیں ان کی تصانیف اور

ان کی مرویات ہم پر عجبت نہیں ہیں نہ ہی ان پر ہم کو اعتماد ہے کئی جعلی نہیں صحیح تیار کر کے چلا دیتے ہیں فلمذہ انا نظر میں کرام ان کے اقوال کو سچ بچا کے بعد تسلیم کریں اور وہ بھی پوری جرح و قدر کے بعد اگر جمیور علماء اہل سنت کے موافق کوئی چیز بیان کریں وہ قابل تسلیم ہوگی ورنہ نہیں۔

تتبیع ہے۔ اہل علم کی اطلاع کیلئے ذکر کیا جاتا ہے۔ کہ سبیط ابن جوزی کی کئی روایات ہماری کتابوں میں ملی رہتی ہیں جن علماء کو اس کے مسلک کا علم نہیں تھا انہوں نے اس کی روایات اپنے باں درج کر لی ہیں چنانچہ ایک روایت سیرۃ حلیبہ جلد سوم صفحہ ۳۰۰ پر سبیط ابن جوزی کی کلام سے منقول ہو کر درج ہے۔ اس میں فاروق اعظم پر طعن ثبت کیا مقصود ہے کہ صدیق اکبر نے ایک دشیق (رقص) سیدہ فاطمہؓ کو خدا کے بارہ میں لکھ دیا گزوہ رقصہ عمرہ حضرت فاطمہ سے چین کر چاک کر دیا۔ شیعہ روایت مناظر و میں مطابق فاروقی میں ہماری کتب سے پیش کرتے ہیں۔ اور حقیقتہ الامراض کے بچکس ہے روایت ان کے ہی آدمی کی ساخت پر داختہ ہے یہم پر الامام قائم کرتے کا کیا مطلب ہے پس اس روکا بازی ہے اور جعل سازی ہے اہل علم ان فریادوں سے ہوشیار ہیں اور اس قسم کی یہ سروپار روایات کو بغیر تحقیق کے ہرگز قبول نہ کریں۔

## روایت ثقلین از کتاب کفایتہ الطالب

(شیخ ابی عبد الله محمد بن یوسف الکنجی المتنوی ۷۵۷ھ)

عقبات الانوار (میر جامد ہسین بخشنوی) جلد اول صفحہ ۱۲۰۳۱ میں ذکر کیا ہے کہ شیخ کنجی موصوف نے اس روایت ثقلین کو اپنی کتاب "کفایتہ الطالب فی مناقب علی بن ابی طالب" میں تحریک کیا ہے وہ فرماتے ہیں کہ

"آخر جه مسلو فی صحیحہ کما اخر جنادر واء ابو داؤد و ابن

ماجہ فی کتابیہ ما"

یعنی حدیث تعلیم کو مسلم نے اپنے صبح میں ذکر کیا ہے۔ جیسا کہ ہم نے تخریج کیا اور ابو اقرد وابن ماجہ نے بھی اس کو اپنی اپنی کتابوں میں روایت کیا ہے۔ یہاں ناظر ان کرام کی خدمت میں چند وکیل شات ہیں۔

(۱)

اول یہ کہ صاحب "عقبات" مذکور نے شیخ کعبی کا پورا اسناد نقل نہیں کیا ہے۔ صحت و سقم روایت کا ٹھیک اندازہ ہو سکتا کتاب "کفایۃ الطالب" خود میں نہیں ہو سکی۔ البتری شیخ کعبی کے کچھ متعلقات حسب تجویز دستیاب ہو گئے ہیں وہ ان کے مسلک کی وہنا کے لیے بشرط انصاف کافی واقعی ہیں مزید کسی جواب کی حاجت ہی نہیں تا پورا میر حامد حسین صاحب عقبات نے مذکورہ کتاب "کفایۃ الطالب" سے بہت کچھ مواد پیش کیا ہے بنا بریں ضروری معلوم ہوا کہ شیخ کعبی مذکور کا مسلک واضح کیا جائے فی الحال مندرجہ ذیل حوالہ جات سے جو مال دستیاب ہوا ہے وہ درج کیا جاتا ہے۔ ان حوالہ جات سے ان کا مقام اور ان کا مسلک بالکل عیاں ہو گیا ہے۔

۱۔ نور الابصار (لشیخ المؤمن الشبلنجی) میں مذکور ہے کہ قال الشیخ ایوب عبد اللہ محدث بن یوسف الکتبی فی کتابہ "البيان فی اخبار صاحب الزمان" میں الدلیل علی کون المهدی حیا باقیاً بعد غیوبیتہ الی الان و آتہ لا استناع فی بقاءہ بقیاء علیلی بن مزیود الخضر و الیاس من اولیاء اللہ تعالیٰ و بقاء الاعور الرجال میہ و ابليس اللعین من اعداء اللہ تعالیٰ الم

یعنی شیخ کعبی نے امام محمدی کی حیات کے اثبات میں ایک کتاب بنام "البيان فی اخبار صاحب الزمان" لکھی ہے اس میں محدثی کے غائب ہونے کے بعد تا حال زندہ رہنے پر دلائل ذکر کئے ہیں کہا ہے کہ جیسا کہ صیلی علیہ السلام باقی ہیں خضر اور الیاس اللہ کے دو سنت باقی ہیں اور

کان دجال اور بالیس شیطان خدا کے دشمنوں میں سے باتی ہیں۔ اسی طرح محدثی کے نزد  
رسپتے میں کیا اشکال ہے؟ اس شیخ نے آگے چل کر مزید سیاست محدثی کی خاطر برجم خود  
قرآن و حدیث سے دلائل جمع کئے۔

(صفحہ ۸۲۴ انور الابصار بالموس من الشیعی فضل فی ذکر محمد بن الحسن المحدثی مطبوعہ مصر تحریکی مکالات  
طبع جدید)

تنبیہہ: یاد رہے کہ صاحب نور الابصار نے شیخ کنجی کے مزاعمت ذکر کرنے کے  
بعد خود ان دلائل کا جواب دیا ہے اور خوب روکیا ہے تاہم اس چیز سے شیخ کنجی کے  
خیالات واضح ہو گئے کہ یہ صاحب مسلم اہل السنۃ والجماعۃ کے عقائد اور سلمہ  
اصولوں کے برخلاف اپنے عقیدے قائم کئے ہوئے ہیں اور شیعوں کے مدن و عین موافق  
نظریات سمجھتے ہیں۔

۲۔ اسی طرح کتاب "نبایع المودۃ" جزئیات باب السادس والثانیون صفحہ ۱۳۰ پر  
کنی صاحب مذکور کی کتاب "البیان" سے منقول ہے کہ:

(قال الشیخ الکنجی) ان المحدثی ولد الحسن العسكري فهو  
حی م موجود باقی ممتد غیبته ای الآن ای  
یعنی کنی صاحب فرماتے ہیں محدثی بن حسن عسکری زندہ ہے اور فاہر ہونے  
کے کارب تک زندہ اور باقی ہے۔

۳۔ تیسرا بیو شامر القدوی ہے جسے اپنی کتاب "رجال القریبین" السادس والسابع  
صفحہ ۲۰۸ پر شیخ کنجی مذکور کا تذکرہ ان الفاظ کے ساتھ کیا ہے۔

وَفِي النَّاسِ وَالْعَشَرِينَ مِنْ رَمَضَانَ ۖۖ۶۵۸ قَتْلٌ بِالْجَامِعِ الْقَرْ

محمد بن یوسف الکنجی و کان من اهل العلو بالفقہ و

الحدیث لکنہ کان فیہ کثرة کلام و میل الی "مذهب الراقة"

جمع لہم کتابات و افاقت اغراضا ہم و یقرب بیا الی الرؤس امنہم

فی الدولتین الاسلامیة والتاباریة الم (رجال القرین ص ۲۵۸)

یعنی محمد بن یوسف کجی ۲۷ ربیعان ۲۵۸ میں "جامع فخر" میں قتل کر دیا گیا۔ یہ حدیث وفظ کا بڑا عالم تھا۔ لیکن رافضیوں کے مذہب کی طرف راعیت تھا رافضیوں کے اغراض کے موافق اس نے کتابیں لکھی ہیں ان کتابوں کے ذریعہ رافضی رئیسوں امیروں کا مقرب بنا ہوا تھا خواہ وہ رئیس اسلامی میں تھے یادوں تاتاری سے تعلق رکھتے تھے۔

یادبے کہ اب اس قدر ملک کی وضاحت اور تصریحات کے بعد مزید عقاید کے جواب کی ضرورت ہی نہیں ہے۔ یہ بزرگ کجی صاحب ملک اہل السنۃ کے برخلاف اپنے مزوحہات اور نظریات رکھتے ہیں رافضیوں کے مذہب کے دل وادہ ہیں ان کی روایات ہم پر کیسے مجبت ہو سکتی ہیں؟

(۲)

نیز گذارش ہے کہ شیخ کجی کے حوالے سے "صاحب عقاید" نے روایت شیعیین کا سنت ابی داؤد اور سنت ابن ماجہ میں صحیح موجود ہونا ذکر کیا ہے۔ ہماری جستجو کے پیش نظر یہ بات صحیح نہیں ہے۔ جماں تک ہمارا خیال ہے یہ تکمیر حوالہ جات کی خاطر اضافہ کر دیا گیا ہے۔ "صحابۃ" میں سے صرف صحیح مسلم شریف اور جامع ترمذی میں یہ روایت شیعیین موجود ہے۔ باقی چھاڑ کتب صحابہ میں ہمیں تلاش کے باوجود نہیں نظر آئی۔ صحیح مسلم کی سند بالکل صحیح اور از بھتے قواعد درست ہے اور ترمذی کی سند عین صحیح ہے جیسا کہ ہم نے قبل ازیں برا یک کی مجبت اپنے اپنے موقع پر درج کر دی ہے۔ تسلی کی خاطر دوبارہ ملاحظہ فرمائی جائے۔

اگر دعویٰ مجبت کرنے والے علماء تکلیف فرمائے تو روایت شیعیین کو سنت ابی داؤد بحث نہیں کیا جائے قزوینی ہر دو کتب سے تلاش کر کے ہمیں مطلع فرماؤں تو بڑی نوازش ہو گی اور صحیح سند کے تھے روایت مل گئی تو تسلیم کر لینے میں کوئی عذر نہ ہو گا۔

بصورت دیگر ”شیعی اکابر علماء“ پر بڑا اعتراض وارد ہو گا کہ ان کے پڑے پڑے شاہیر معتقد اہل علم بھی دروغ گوئی اور کذب بیانی سے نہیں چورکتے اور اس قسم کی غلط بیانیاں کر کے اپنی تالیفات اور تصانیف کا جنم بڑھایا کرتے ہیں۔ (فی الجعب)

## ”ینا بیع المودہ کی روایات کی تحقیق“

(سنتہ تالیف ۱۲۹۱ھ)

کتاب یہ نابیع المودہ کی مندرجہ روایات متعلقہ ثقیلین کے جوابات سے قبل ہم چاہتے ہیں کہ خود اس تصنیف اور صاحب تصنیف کے متعلق کچھ گزارشات پانے اہل السنۃ حضرات کی خدمت میں واضح کر دیں۔ ہو سکتا ہے کہ جن لوگوں نے اس کتاب کو ادراس کے مصنف کو نہیں سچانہ وہ کسی غلط فہمی میں بستا ہوں اور لے کے لائق اعتماد نہیں۔

۱۔ کتاب کا مکمل نام اس طرح ہے ”ینابیع المودہ لدی القربی من اہل العیا“ اور اس کے مرتب کا نام سیحان بن ابراهیم المعرفت ”بخاریہ کلاس“ ابن محمد معروف المشتهر بیا بخاریہ ابن ابراہیم بن محمد معروف ابن الشیخ السید ترسون الباقی ایسیں الیمنی القندرورتی ”شیخ سیحان قندرورتی“ کے نام سے موسم کیا جاتا ہے اور اس تصنیف کے اختتام پر لکھا ہے کہ تم محمد اللہ و خلیلہ تالیف ینابیع المودہ لدی القربی من اہل العیا الخ

.... وقت الصبح یوم الا شنبیں الیوم التاسع من شہر

رمضان سنتہ الح و مائتین ولحدی و تسعین

(ینابیع صفحہ ۲۰۶ جلد ۳ طبع ثالثی بیروت)  
۱۳۹۱ھ

(۲)

بخاری سے سامنے جو سخن ینابیع المودہ ہے۔ وہ طبع شافی بیروت کے ”مکتبۃ العفان“

کامطبوعہ ہے۔ یہ کتاب متعدد بار چھپ چکی ہے۔ جب تک اس کتاب کا مطالعہ نہیں کیا تھا اور جماں سے پاس نہیں پہنچی تھی تو ہم اس کے حوالہ جات سے مرحوب تھے بلکہ پریشان تھے۔ مخالف حضرات ہمیشہ اس کو ایں استثنہ کی معنیت کتاب تحریز کر کے پہنچ کیا کرتے تھے مطالعہ کتاب کے بعد جو کچھ تاثرات ہم نے اخذ کئے ہیں ان سے ہم ناظرین کرام کو آگاہ کرنا چاہتے ہیں۔

### اولاً

مصطفیٰ نے ۱۲۹۱ھ یعنی تیرہویں صدی میں یہ فضائل و مناقب کی کتاب تربی کی ہے۔ فضائل و مناقب کی کتاب (شیعہ کی مرتب شدہ ہیں یا ایں استثنہ کی) سب سے اس نے مواد مہیا کیا ہے لبعض خاص کتب تو خاص شیعی ذہن کی پر اواریں۔ ان سے بله شمار مواد حاصل کر کے اس نے اپنی تصنیف مرتب کی ہے۔ ان میں سے چند ایک کے نام شماریں لائے جاتے ہیں۔ مثلاً کتاب سیمین قیس الملاعی، کتاب المولاة لاہین عقدۃ، کتاب مقتول ابن مخفف (لوطین بھی)، کتاب العینیۃ للشیعی محمد بن علی بن حسین۔ کتاب المناقب لاخطب خوارزم و کتاب البیان فی اخبار صاحب الزمان شیخ محمد بن یوسف بنجی و کتاب کشف الغمہ شیخ علی بن عیسیٰ الارسلی وغیرہ وغیرہ۔ یہ کتابیں تو خاص شیعی مسلک کی ہیں اس کے ماسوا اور بھی بہت سی کتابوں سے (جن میں فضائل و مناقب کی ہر قسم کی روایات پائی جاتی ہیں) انہوں نے اس تصنیف کو درون کیا ہے۔ صبح غیر صبح، قوی، ضعیف و منکر و موصوع پر درج کی روایات کا یہ کتاب ایک کشکول ہے اور رطیب و یا بس روایات کا ذخیرہ ہے۔

### ثانیاً

یہ عرض کرنا ہے کہ صاحب کتاب (نیایح المودۃ) کے خیالات کس قسم کے ہیں؟ مطالعہ کتاب سے معلوم ہوا کہ یہ مندرجہ ذیل معتقدات کے قائل ہیں۔

(۱)

یہ کربنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد عدد "وصی" مفترض الطاعت ہیں جن میں سے اول وصی علی المرتضی ہیں۔ آخر وصی محمد مهدی ہیں اور یہ آخری وصی (مهدی) اہل بیت کے مخالفین سے مقابل کر کے بدالے گا۔ اس مدعی کو ثابت کرنے کے لیے اس نے جزء ثالث میں ایک مستقل باب (باب الثالث والشعون) مرتب کیا ہے وہاں دلائل (بزعم خود) پیش کئے ہیں۔

(۲)

یہ محمد مهدی امام حسن عسکری کا بلا واسطہ بیٹا ہے اس مطلب کے لیے بھی انہوں نے ایک مستقل باب مقرر کیا ہے یعنی باب اسادس والثانون (۸۲) جزء ثالث اس باب میں حوالہ جات پیش کر کے بزعم خوبیش مهدی کو ولد حسن عسکری بلا واسطہ ثابت کرنے کی سعی کی ہے۔

(۳)

یہ ہے کہ مهدی پیدا ہوتے پھر اپنی زندگی میں خاشر ہو گئے اور غیبوبتہ کے بعد بھی بعض خواص لوگوں سے ملاقات اور کی ہوتی رہتی ہے اور ان کے بارہ عدد خاص وکیل ہیں (ان کے نام فرداً فرعاً ذکر کئے ہیں) جو غیبوبتہ صفری میں مهدی سے ملتے ہے ہیں اس چیز کے لیے انہوں نے ایک علیحدہ باب باندھا ہے۔ یہ باب الثالث والثانون (۸۳) جزء ثالث میں ہے۔

ناظرین کرام ان مندرجات معلوم کرنے کے بعد خود فیصلہ کر سکتے ہیں کہ یہ خیالات نظریات اہل السنۃ حضرات کے ہیں یا شیعہ لوگوں کے عقائد ہیں یا کوئی مغلق بات اور صورت نہیں ہے جو صحیح میں نہ آ سکے صاحب کتاب کامسک شیعی ہے اور خالص شیعی نظریات کے حامل ہیں یا اگرچہ انہوں نے اپنی تصنیف میں اپنے مسک کو صرف محب المہیت ظاہر کیا ہے شیعہ ہونا طاہر نہیں کیا۔ یہ تفیہ شریف تو پناہ رہ ہے، جس

نے بڑے بڑے کام کئے ہیں۔ اس کے موانع اس تصنیف کی مہم بھی سرکی گئی ہے  
بنابریں حالات قواعد و ضوابط اہل اسنٹر کے بغیر اس تصنیف کی روایات پر اعتماد کرنا  
ہرگز درست نہیں۔

ان گذارشات کے بعد ہم ان روایات تعلیم کی طرف روئے ہجی پھر تے ہیں۔  
جن کو صاحب یہاں نے بڑی کوشش سے مدون کیا ہے اور کتاب ہذا جز اول میں  
ایک مستقل باب رابع مقرر کیا ہے اس باب رابع میں اگرچہ اور روایات فضیلت متفقی  
(مشائی حدیث سفید نوح و حدیث غدیر و عیزہ) بھی جمع کی ہیں مگر غاص "روایات تعلیم" کو بڑی سی میخ سے مرتب کیا ہے۔

اولاً: یہ واضح ہو کہ اس باب رابع میں جو روایات مفہوم تعلیم کے متعلق منقول  
مندرج ہیں صرف ان کے متعلق مناسب حال کلام کیا جائے گا۔ باب کی تمام روایات  
کوئی سروکار نہیں۔

ثانیاً۔ یہ معلوم ہو کہ اس باب میں کثرت سے روایات تعلیم تو یعنیہ دہی  
مندرج ہیں جن کا ہم قبل اذیں جواب مرتب کرچکے ہیں مشائی روایت مسلم شریف و  
روایت ترمذی شریف و مسند احمد کی روایات۔ حکیم ترمذی فواد را الاصول کی روایت  
تعلیمی کی روایت ابن المخازنی کی روایات اختب خوارزم کی روایت طبرانی کے معاجم  
کی روایات۔ اب یعنی موصی کی روایات۔ اسحق بن راہویہ کی روایت۔ الصنیا المقدسی کی  
روایت و عیزہ و عیزہ۔ ان سب کا جواب دیا جا چکا ہے البتہ تقیا روایات جو قابل جواب  
ہیں ان کا جواب عرض کرنا مقصود ہے اور پھر بعض ایسی روایات بھی جمع کی ہوئی ہیں جن کا  
معنی و مقصود (یعنی کتاب عترت پر و کے ساتھ تسلیک کا واجب ہونا) سے کچھ مسas نہیں۔  
میکھر مسادکی خاطر ان کو فراہم کیا گیا ہے۔ اب اس باب میں جو قابل جواب "تعلیم" کے  
متعلقہ روایات ہو سکتی ہیں ان کا ذکر کے جواب پیش کیا جائے گا۔ انشا اللہ تعالیٰ۔

ترتیب دار ان تمام روایات کو پسلے نقل کر دیا ہے اس کے بعد جواب بالترتیب عرض کیا جائیگا۔

# سليم بن قيس الهلالي ك روایات

(١) عن سليم بن قيس الهلالي قال بینا انا و جیش بن المعمري  
بیکة اذ قاما بوزر واحد م حلقة باب الكجیة فقال من عرقني  
فقد عرقني فمن لم يعرقني فانا يجندبین جنادة ابرذر فقال  
ايهما الناس افی سمعت تبیکم صلی الله علیه و سلوا يقول مثل  
اهل بيته فیکم ك مثل سفیة نوح من رکبها بغا و من تركها  
هلك ويقول افی تارک فیکم ما ان تمسکتم به ل ان تضلوا  
كتاب الله و عترقی ولو نیفترقا حتى یردا على الحوض

(ثنا یبع المورة م ٣٧ باب الرابع طبع بیروت)

(٢) وفي المناقب في كتاب سليم بن قيس قال على عليه السلام ان  
الذی قال رسول الله صلی الله علیه و سلوا يوم عرفة على  
ناقتہ القصڑی و فی مسجد خیف ویوم الغدیر ویوم قیعنی  
فی خطبته على المنبر ایها الناس افی تركت فیکم  
الشقلین ل تضلوا اما تمسکتم بهما الا کبر منهما  
كتاب الله و لا صغیر عترق اهل بيته و ان اللطیف  
الغیر عهد الی انهم ل یفترقا حتى یردا على الحوض  
کهاتین اشار بالسیایتین ولا ان احد هما اقدم من  
اآخر فتیکوا بهما ل تضلوا ولا تقدموا منهما  
ولا تخلنوا عنهم ولا تعلموهم فانهم اعلم منکم-

(ثنا یبع المورة م ٣٧ جزء اول باب رابع)

ابن عقدہ کی وہ روایات تقبل ازیں زیر بحث ہیں اسکیں۔

زید بن ارقم <sup>(۱)</sup> ... دوی الحافظ جمال الدین محمد بن یوسف سفت

الزہتدی المدنی فی کتابہ تقطیر در المطین حدیثا ولقطعہ  
لدوی زید بن ارقم رضی اللہ عنہ قال اقیل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم يوم حجۃ الوداع فقال انی فرطکم علی الحومن فانکو  
تبیعی وانکو تو شکون ان تردوا علی الحومن فاستکرو عن ثقلی  
کیف خلقتونی فیہما فتام رجل من الہلجرین فقال ما  
الثقلان قال الا کبیر متمہما کتاب اللہ سبیب طرفہ یہدی اللہ و طرفہ  
باید یکم والاصغر عتری فتمکوا بہما فمیں استقبل قلبی و  
اچاہب دعوی فلیسترون بعتری خیر افلا تقتلوا اہرو لا  
تقصروا عنہم ان ... و اخر جملہ ابن عقدہ فی المولاة۔

(روایہ نبیع المودہ م ۳) (باب رابع)

نوت: اس روایت کے لیے صاحب تحریک تو ابن عقدہ ہے۔ حافظ جمال الدین  
زرندی وغیرہ تو ابن عقدہ سے ناقل ہیں جیسا کہ آخر روایت میں صاحب نبیع  
نے ہے تصریح کہ دیا ہے۔ اخر جملہ ابن عقدہ فی المولاة۔

(۲)

زید بن ثابت | و اخر جملہ ابن عقدہ فی المولاة من طریق محمد

بن کثیر عن قطر وابی الحارث و کلیمہ ماعن ابی الطفیل

عن زید بن ثابت قال قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ و

سلو آنی قارئ فیکر خلیفتین کتاب اللہ عز و جل جل و مددود

السماء الارض و عتری اهل بیتی و ائمہ ائمہ میں یفترقا

حق يرد على الموضع» (سنایع المودة م٣٣ ج١)

(٣)

على المرتضى وأبوا رافع مولى | وأخرج ابن عقدة من طريق  
سعد بن خربت عن الأصبغ

بن نباتة عن على وعن أبي رافع مولى رسول الله صلى الله عليه  
 وسلم ما لفظة أيها الناس أني تركت فيكم الثقلين الثقل الأكبر  
 والثقل الأصغر فاما لا يكتبوا طرقه والطرق  
 الآخر يайдيكم وهو كتاب الله ان تمسكتم به لن تضلوا  
 ولن تذلوا ابداً او اما لا يصغر فترق اهل بيتي انما ...  
(سنایع المودة م٣٣ جلد اول باب رابع)

(٤)

أبو هريرة | وأخرج ابن عقدة من طريق محمد بن عبد الله  
 بن أبي رافع عن أبيه عن جده وعن أبي هريرة  
 ما لفظة أني خلقت فيكم الثقلين أباً تمسكتم بهما لن تضلوا  
 أبداً كتاب الله وترق اهل بيتي ولو يتفرقوا حتى يرد  
 على الموضع. (سنایع المودة م٣٣ جلد اول)

(٥)

حضرت فاطمة | أخرج ابن عقدة من طريق عروة بن خارجة عن  
 فاطمة الزهراء قالت سمعت أبي صلى الله عليه  
 وسلم في مرضه الذي يقضى فيه يقول قد احتللت الحجرة من اصما  
 ايتها الناس يوشك أن أقبض قيضاً سريعاً وقد قدمت اليكم  
 القول معدراً اليكما لا اني خلقت فيكم كتاب ربى عز وجل

وعلتني اهل بيتي ثم اخذت بيده على فقال هنا عدم مع القرآن والقرآن  
مع على لا يقتن حق يرد على الحوض فاسألكم ما تختلفون  
فيهما - (رياسة المؤودة ص ٣٨ ج ١١)

رياسة المؤودة كي بعض و روايات جومنان وفي المأقب ك تحت درج ك هي -  
(١٢)

"وفي المأقب عن احمد بن عبد الله بن سلام عن حدیثة بن الیان  
رضي الله عنه قال صلی بنا رسول الله صلی الله علیه وسلم الظهر ثم  
اقبل بوجهه اكثرا معاشر اصحابي او صيكم بتقوی الله  
والعمل بطاعته وان ادعی فاجيب وان تارك فيكم الشقين كتاب الله  
وعلتني اهل بيتي ان تسكتم بعمالن تصلوا وانهمان يفترا حتى  
يرد على الحوض فتعدو انتهم ولا تعلمواهم فانهم اعلم منكم"

(رياسة المؤودة ص ٣٣ ج ١)

(١٣)

عن عطاء بن المسائب عن ابي سعيد عن ابي عبيدة رضي الله عنهم ا قال  
خطيب رسول الله صلی الله علیه وسلم فقال يا معاشر المؤمنين انت الله  
عز وجل اوصي ا الى اني مقيوض اقول لكم قولان ا علم به بخوبته و  
ان تركتكم هلكتم ان اهل بيتي وعلتني هم خاھتني وحاصق وانكم  
مسئلون عن الشقين كتاب الله وعلتني ان تسكتم بعمالن  
تضلوا فانظر واكيف تختلفون فيهما - (رياسة المؤودة ص ٣٣ ج ١)

(١٤)

وعن ابي ذر رضي الله عنه قال قال عليه السلام الطحة و  
عبد الرحمن بن عوف سعد بن ابي و قاصن هل تعلمون

ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قال افی تارک فیکم الشملین  
 کتاب اللہ وعترقی اہل بیتی و انہالن یفتر قال حقییر دا علی<sup>۱</sup>  
 الحوض و انکولن تقتلوا ان اتیعتم دا سکم بہما قالوا نعم  
 انتہی المتقاب" (یہ ایسیح المودہ مکلا ۲ میڈا طبع پیروت طبع ثانیہ بکتبہ عرفان)  
 مندرجہ ترتیب کے مطابق اب ان روایات کی تحقیق پیش کی جاتی ہے کہ  
 کیا از روئے قواعد اہلہت قابل قبول ہیں؟

## تحقیق روایات سلیم بن قیس ہلالی

یہاں یہ معلوم کر لیئے کے بعد کہ سلیم مذکور کس قسم کے بزرگ ہیں یہ مسئلہ قبول  
 روایت بالکل صاف ہو جاتا ہے واضح ہو کر،

(۱)

سلیم بن قیس ہلالی شیعہ بزرگوں کے بان بڑے معرکے مردی عنی ماختہ  
 روایات ہیں۔ ان کے علماء رجال نے سلیم مذکور کو حضرت علی المرتضی اور حسین کے  
 اصحاب میں شمار کیا ہے۔ اس سلیم کے پاس روایات کی ایک خاص نوٹ بک (صحیفہ  
 خاص) تھی جس کو اس کے شاگرد خصوصی (ابابن الجی عیاش) نے لوگوں میں مروج  
 کیا ہے۔ شیخ عیاش قبی تحقیقۃ الاحباب میں لکھتے ہیں کہ سلیم بن قیس ہلالی از اصحاب  
 امیر المؤمنین و حسین (ع) است و ادعا است حاصل معرفت میں محدثین  
 علماء کہ ابابن ازور روایت میکندر چنانچہ در اول کتاب باب اشارہ شد" تحقیقۃ الاحباب  
 ص ۱۳۲ طبع طهران تذکرہ سلیم، اور اسی کتاب میں ابابن مذکور کے تذکرہ میں ص ۲  
 پر لکھا ہے کہ

"ایں کتاب راجیہ از ابابن از سلیم کسی دیگر نقل مکرده و ابابن گفتہ کر  
 سلیم شفیعی تنبیہ و نورانی بود و کتاب سلیم از اصول شیعہ است و مشانع

مانند بر قی و صفا و کلینی و صد و ق و نخانی و غیرہم بیان اعتماد نموده۔<sup>۱۱</sup>  
 یعنی پڑے پڑے اکابر علماء و شیوخ شیعہ نے اس خصوصی صحیح سیم پر اعتماد  
 اعتماد کیا ہے اور اب اکنہ کہتا ہے کہ شیخ سیم بن قیس پر اعتماد نہ رانی چہرے والا  
 آدمی تھا۔

(۲)

اہل علم کی اطلاع کے لیے لکھا جاتا ہے کہ سیم بن قیس ہلالی کا "خصوصی تیشیع"  
 شیعی علماء رجال میں سے بہت سے علمائے لکھا ہے اس چیز میں شیخ عباس قمی متفرد  
 نہیں ہے۔ چنانچہ جامع الرعایہ ص ۳۷۲ (از محمد بن علی الاربیلی) میں اور روضات  
 الجنات ص ۳۱۶ (از میرزا خاں شاری موسوی) میں یہ بحث سیم کے نام کے تحت اور  
 ابان بن ابی عیاش (جو سیم کا شاگرد ہے) کے تذکرہ میں بخوبی مشرح و مفصل ہے۔ گے۔ حاصل  
 روضات الجنات نے اس کی بحث کو بڑا طول دیا ہے۔ آخر کار اس سیم کی وفات  
 اور اعتماد پر کلام کو تمام کیا ہے۔ اسی طرح شیخ عباس قمی نے بھی بعض اعترافات  
 کے جواب کل پیش کر کے اس کی وفات اور معیر ہونے کو ثابت کیا ہے۔

بہر کیف ان مندرجات کے یادیں بات واضح ہے۔ سیم بن قیس ہلالی  
 خالص شیعی مسک کے آدمی ہیں۔ شیعوں میں ان کی مرویات معتبر و مسلم ہیں۔ ہم پران  
 کی روایات پیش کرنا اصول کے خلاف ہے اور قواعد کو بطرف ڈالنا ہے۔ شیعی شیعی  
 متفق فیہ مسائل میں اس کی روایات پر اعتماد نہیں کیا جاسکتا۔ اب اگرچہ بعض فضائل و  
 مناقب کی کتابوں میں اس کی روایات کو غیر مختصین مصنفین نے درج کر لیا ہے تاہم محل  
 موقوف ہی ہے جو ہم نے عرض کر دیا ہے اور صاحب بیانیح تو خود ہی مشکوک  
 اور تلقیہ باز آدمی ہے یکسی اہل سنت کے معتبر مصنف کے حوالہ سے کوئی روایت  
 یا قول پیش بھی کر دے تو جب تک ہم ماغذی طرف رجوع کر کے تسلی نہیں کر  
 لی جائے گی قبول نہیں ہو گا۔

(۳۲)

نیز یہ گذارش بھی ملحوظ ہے کہ سیم بن قیس ہلالی کا تذکرہ ہماری متبادل کتب رجال میں بالکل مفقود ہے۔ تقریب و تہذیب ولسان المیزان والجرج والتعديل رازی و میران ذہبی و تاریخ بغداد قدر کتاب الحفاظ۔ تاریخ صفیر امام بخاری<sup>ؑ</sup>، تاریخ کبیر امام بخاری<sup>ؑ</sup>، طبقات ابن سعد و عینہ و عینہ کتب اپنے اپنے مقام سے دیکھ لی گئی ہیں اس شخص کے خلوص تشبیح میں تواب کوئی اشتیاء باقی ہی نہیں رہتا۔ پس اس کی تبoul روایت کا مستند خود بخود صاف ہے کی جی بکث کی حاجت نہیں ہے۔

## ابن عقدہ کی روایات کی تحقیق

ان روایات کے متعلق مختصر آتنا عرض ہے کہ صاحب بیانیح نے این عقدہ کی روایات اس حیثیت سے مدون کر کے پیش کی ہیں کہ اور محدثین کی طرح یہ بھی الہت کا سلم محدث ہے اور صاحب اسناد ہے حالانکہ معاملہ دگر گوں ہے۔ ابن عقدہ ۳۳۲ھ کا متوفی ہے۔ صاحب اسناد ضرور ہے مگر یہ بزرگ شیعہ ہے اور اس کا تشیع مسلم بین الفرقین ہے۔ دیدی جارودی شیعہ ہے اور ان کی اصول اربعہ کا معینہ کثیر رادی ہے۔

حقیقات کی روایات کے جوابات میں ابوالقاسم بنوی کے بعد این عقدہ کی روایات (عقبات سے) آٹھ عدد نقل کر کے ہم نے اس کا مفصل باحوالہ تذکرہ کر دیا ہے رجوع کر کے وہاں ملاحظہ فرمایا جائے۔ جس کا حاصل مطلب یہ ہے کہ ۱۔ یہ بزرگ ابوالعباس احمد بن محمد بن سعید کوئی این عقدہ کے نام سے مشہور ہے۔ ۲۔ شیعہ دینی کے ہاں اس کا دیدی جارودی ہونا مسلم مسئلہ ہے۔ ۳۔ اہلبیت کے فضائل مناقب میں الکصول واشیں از بر کر رکھیں تھیں۔ ان کو لوگوں میں مروج کرتا ان میں ثقیدن کی روایت بھی ہے۔

۳۔ بُڑے مدد و معتبر اسناد مرتبا کر کے چلا دیتا اور خود سلسلہ اسناد میں سے  
غائب رہتا۔

۵۔ موقع پاک معاشب صحابہ کرام و مثالب لوگوں کو بیان کرتا۔  
مندرجہ ذیل سنتی کتب ملاحظہ ہوں:

(۱) میران الاعتدال ص ۶۵ جلد اول طبع مصری رسان المیران صفحہ ۲۶۶ جلد اول

(۲) البیدار و الشایر لابن کثیر مشتمی صفحہ ۸۷ جلد ۶۔

مندرجہ ذیل شیعہ کتب ملاحظہ ہوں۔

(۱) جامی الرواۃ صفحہ ۶۵، ۶۶، ۶۷ جلد اول (۲) روضات الجنات صفحہ ۵

(۳) تختۃ الاحیاۃ قی ص ۱۳۲۔

تفصیل ہے: یہ صرف تین تین حوالہ جات ہر دو جانب سے نقل کئے ہیں باقی  
تفاصیل اور حوالہ بقایا دیا گز شستہ متمام میں دیکھے جا سکتے ہیں۔

ان گذارشات کے بعد واضح ہو گیا کہ صاحب یہ ایحیۃ المودة نے جتنی روایات  
ابن عقدہ کے حوالہ سے درج کی ہیں وہ سب بھم پر محبت نہیں ہیں۔ نہ ان کا جواب تکارے  
ذمہ ہے

ہمارے سامنے اہلسنت علماء کی جو صحیح روایت صحیح اسناد کے ساتھ پیش کی  
جائے گی وہ اثناء اللہ قابل قبول ہے اور وہ اہلسنت علماء جن پر ابن عقدہ کی حیثیت  
اعتماد واضح نہیں تھی ان سے اس معاملی میں فروگذشت ہوئی ہے وہ لوگ بیکاریک  
گوئے معدود ہیں۔ ابن عقدہ کی تصوری کا اگر ایک رخ ان کے سامنے نہیں آ کاتا تو ان  
کو ایک اور ان پر اعتراض قائم کرنا صحیح نہیں ہے یہ جو کچھ مجبی ان علماء سے صادر  
ہوا ہے صرف غلط فہمی ہے جو ان لوگوں کے تفہیہ کی وجہ سے ہوئی ہے اور  
بس!

## وہ روایات جو "فی المناقب" کے الفاظ سے اس باب میں درج ہیں

صاحبہ بنی ایس نے اس باب میں کثرت سے تدوہی روایات درج کی ہیں جن کی مکمل سند نہیں دی۔ صرف محدث کا حوالہ دیدیا ہے اور بعض روایتیں بالکل گول مول بکھیں "فی المناقب" کے الفاظ سے شروع کر کے درج کر دی ہیں۔ اب یہ معلوم و متعین کرنا کہ یہ کون مناقب مراد ہیں؟ کون ان کا مصنف ہے؟ یہ کچھ درج نہیں کیا۔ بڑے عزرو خون کے بعد یہ رائے مسحیری ہے کہ خود کتاب "یناپیش کی روشن اور سیاق سیاق کے اعتبار سے اس سے مراد متعین کرنا صیحہ ہو گا۔ اپنی جانب سے کچھ کہہ دیتا کہ فلاں مناقب یہاں مراد ہیں درست نہ ہو گا۔ اس لیے ہماری دانست کے موافق۔

(۱) یاقوٰ سلیم بن قیس بلالی کی کتاب (چوتھی ترجمہ کی روایات کا کشکول ہے) مراد ہے جیسا کہ صفحہ ۳۲ پر ان الفاظ کے ساتھ شروع کیا ہے۔ *فی المناقب* فی کتاب سلیم بن قیس قال علی علیہ السلام اخ

(۲) یا پھر مناقب سے مراد مناقب اخطب خوارزم ہیں جو فضائل دائے لوگوں میں مشہور ہیں ان سے شیعہ مصنفین بھی بہت کچھ مواد حاصل کرتے ہیں جیسا کہ کتاب کشف المغایر علی ارجمندی میں اخطب خوارزم سے بہت سی فضائل کی پیشیں منقول ہیں۔ بعض سی مقابل اور نتاواقت حضرات بھی اس سے مواد اخذ کرتے ہیں حالانکہ اخطب خوارزم کو فی قابل اعتماد آدمی نہیں ہے۔

اگر صاحب کتاب مذکور سلیم بن قیس ہیں تو بھی معاملہ صاف ہے اور اگر اخطب خوارزم کے مناقب یہاں مراد ہیں تو بھی بات واضح ہے کہ اخطب موصوف زیدی شیعہ ہے۔ شاہ عبدالعزیز صاحب نے "تحفہ الشاعریہ" میں اس امر کی تصریح کر دی ہے اس کا پورا حوالہ سابقہ دیا گیا ہے اور این تیمیہ نے بھی اس پر سخت جڑائی ہے۔

اس کی تمام حیارت ہمنے ابو یکر الہیقی کی روایت کے تحت قبل ازیں مفصل تکمیل  
ہے۔ وہاں رجوع کر لیا جاتے۔ یہ شخص کوئی لائق اعتماد نہیں ہے جس کی روایت کو  
بغیر تحقیق کے قابل قبول تسلیم کیا جائے الگ اس کی روایت باسند میسر ہو جائے تو توافق  
منوال بڑکے موافق نقد کر کے لیے جائے گی۔ یہاں سند ہی نہار دہے۔ قصہ تمام شد۔

## تتمہ بحث یتایع المودة

واضح ہو کہ جیسے وفی المناقب کے الفاظ سے چند روایات بے سند بکھر دی  
ہیں۔ اسی طرح مزید بھی چند ایک روایات اس باب میں لکھی ہیں۔ اور وہ بھی سب  
یہے سند درج ہیں اور جن کتب کا حوالہ دیتے ہیں وہ بھی کوئی بساند کتاب میں نہیں ہیں۔  
وہاں بھی نقل و تقلیل بہری ہے مثلاً معالم العترة از حافظ عبد العزیز الاحضر اور مودة  
القری بیل المدحی و عیزہ۔ ایس قسم کی بے سند روایات کو جو بغیر معمد علیہ کتب سے  
فراہم کی گئی ہیں بلا پھون و چا تسلیم کرنا ہمارے بس کی بات نہیں ہے اس طریقہ سے  
قبول روایت کے باب میں جو قواعد کی کتابیں تدوین کی گئی ہیں وہ سب بلا ضرورت  
اور بیکار تھری ہیں۔ انہیں الا ہو خسراں مبین

البته یہاں ایک کتاب "مسند بزار" جس کا حوالہ اس باب میں تعلیین کے متعلق  
پیش کیا گیا ہے اس کو آسانی سے روشنیں کیا جاسکتا۔ وہ ہمارے محمد شین میں بڑے پایہ  
کے صاحب سند عالم ہیں اس کے متعلق یہ عرض کرنا ہے کہ مقام "تعلیین" میں دو جگہ  
صاحب یتایع نے محدث بزار کے حوالہ کو درج کیا ہے ایک ص ۲۳۷ اور ان الفاظ  
کے ساتھ کہ:

روی البر اولفظہ ای ترکت قیکو الثقلین یعنی کتاب اہل  
و عترتی اہل بیتی و ائمہ لئے تعللوا ان تمکتم بهما۔ و درسے مقام ۱۶۳  
پر لکھتے ہیں و اخرج البر اولفظہ مسند کہ عن ام ہانی بنت ابی طالب قالت رجع

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم عن حجتہ حتی ترل بعد دیر خم ثم  
قام خطیباً بالهاجرة فقال ایها الناس اذ اوشكتم ان ادعی فاجیب  
وقد ترکت فیکو ایه

پہلے حوالہ میں صحابی کا نام ندارد ہے کہ کون صحابی روایت کرنے والے ہیں دوسرے  
حوالہ میں یہ تصریح ہے کہ امام ہانی سے یہ روایت منقول ہے۔ اس تفصیل کے بعد یہ عرض  
کرنا ہے کہ ہم نے اپنی جگہ مندرجہ ذیل کی روایات کی تحقیق کے سلسلہ میں یہ کوشش کی  
تھی کہ مندرجہ ذیل سے سب سنیں مل جائیں لیکن اس میں صرف حضرت علی و حضرت  
ابو ہریرہؓ کی روایات تو دستیاب ہو گئی ہیں چنانچہ ہم ان کو اپنے مقام میں نہ رجھت  
لائے ہیں وہ سننیں صحیح نہیں ہیں روایات پر جرح قدح مختل درج کردی گئی ہے میں  
بزار (متوفی ۲۹۲ھ) کی بحثیں دوبارہ ملاحظہ فرمانے سے تسلی ہو جائے گی۔ امام ہانیؓ کی  
روایت مذکورہ اور عینہ البعض عبد الرحمن بن حوقی کی روایت

یہ سہر دو مندرجہ اسے نہیں ملتیں پس پیر جنبدہ اکے کتب خانہ (سنده)  
منشی نواب شاہ میں اس کا ایک نسخہ موجود ہے لیکن بوسیدہ ہے۔ اس نسخہ میں بھی یہ  
دونوں روایات محفوظ ہیں۔ دوسرا نسخہ حیدر آباد دکن کے ایک کتب خانہ میں محفوظ  
ہے جو ہم نے ہر دو سندیں (حضرت علی و حضرت ابو ہریرہؓ) والی روایات کی حضرت  
مولانا مفتی رحیم الدین صاحب شیخ المقیری جامع نظامیہ (شیخ گنگ) کی وساطت سے  
حاصل کی ہیں ان کے ہاں بھی مزید کسی صحابی سے یہ روایت نہیں مل سکی۔

اگر یہ اعتراض کیا جائے کہ عدم ذکر الشیعی سے ذکر عدم الشیعی تو لازم نہیں آتا ہو  
سکتا ہے کہ کسی دوسرے نسخہ میں یہ امام ہانی کی روایت مندرج ہو تو اس کا جواب بالکل  
سل ہے۔ شقیعین کو واحب المتسک قرار دیتے والے احباب تمہوڑی تکلیف فرم  
کر صحیح نسخہ تلاش کر کے اس سے امام ہانی کی روایت کی مکمل سندر فراہم کر دیں  
اگر سنند صحیح ہوئی تو اپنی غلطی کا اعتراف کرنے میں دریغ نہیں کریں گے۔ اگر یہ

نہ ہو سکے تو امید ہے ہم کو بھی بلا سند اور عیز صحیح روایات تسلیم کر لینے پر  
مجسوس نہیں کیا جائے گا۔

رسالہ نبی کے آخری حصہ میں ہم چند تنبیہات ذکر کرنا چاہتے ہیں جن میں  
بجست ٹقین کی متعلقہ چند ضروری چیزوں کا ذکر کرنا مقصود ہے۔ جیسے رسالہ نبی کی  
ابتداء میں چند ”ضروری تنبیہات“ ثابت کی گئی ہیں۔ اسی طرح یہاں آخر رسالہ میں  
ان تنبیہات کا انداز بھی ضروری امر ہے۔

### تبیہہ اول

ٹقین کی روایت کا جو معنی اور مفہوم پیش کیا گیا ہے۔ یہ ہم نے اپنی جانب  
سے تصرف اور تغیر کر کے نہیں پیدا کیا بلکہ موجود علماء اہل ہستہ کا مسلک یہی ہے۔  
ہم کہتے ہیں کہ اگر یہ روایت صحیح ہے تو اس میں کتاب اللہ کے ساتھ تسلک کرنے کا  
حکم دیا گیا ہے۔ اور کتاب اللہ کی اطاعت واجب قرار دی گئی ہے۔ اور حضور نبی  
کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی بیویاں اور اولاد (جس کو اہل بیت سے تعبیر کیا گیا ہے) کے  
متعلق اہتمت کو یہ دستیت فرمائی گئی ہے کہ ان کے ساتھ مودہ و محبت و عمدہ  
سلوک و حسن معاملہ کیا جائے اور ان کے حقوق کی رعایت کی جائے ان پر مظالم اور  
نخستہ کی جائے اور روایت ہذا میں الہمیت اور ازاد و اچ مطہرات کے حق  
میں یہ حکم موجود نہیں ہے کہ ان کے ساتھ تسلک واجب ہے یا ان کی اطاعت  
بالا مستقل واجب ہے یا یہ کہ جو ان کے ساتھ تسلک نہ کرے گا۔ وہ گمراہ ہو گا  
ہدایت نہ پاسکے گا و عیزہ و عیزہ۔

اور مدعا عیان حسب الہمیت نے جو اس روایت کا معنی تجویز کیا ہے کہ قرآن  
مجید کتاب اللہ کی طرح الہمیت کی اطاعت اور تابع داری واجب ہے۔ اور  
الہمیت کتاب اللہ کی طرح خطاء سے معصوم ہیں۔ روایت ہذا کا یہ مطلب صحیح نہیں

ہے بلکہ اس روایت شقیقین کا مفہوم وہی صحیح ہے جو جمیور امہست نے بیان کیا ہے۔ اس پر ہم چند لایے موبیمات پیش کرنا چاہتے ہیں جن سے ہمارے دوستوں کو بھی انکار نہ ہوگا اور وہ ان کے مسلمات میں سے ہوں گے۔

### تائید اول

شیعہ علماء کی مشہور کتاب کشف الغمہ (از عییٰ اربیلی) کے صفحہ ۱۶ (مطبوع ایران) پر زید بن ارقم رضی اللہ عنہ سے شقیقین کی متعلقہ مفہوم روایت مردی ہے۔ (یہ روایت بڑی طویل و مزبور ہے) اس میں مندرج ہے۔

”فَلَمَانِدَرْ مَا الْقُلَانَ حَتَّى تَامَرْ جَلَّ مِنَ الْمَهَاجِرِينَ فَتَانَ بَابِي امْتَادِي

مَا الْقُلَانَ؟ قَاتَلَ الْأَكْبَرَ مِنْهَا كَاتِبَ اللَّهِ سَبِّ طَرْفَ بَيْدَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ  
وَطَرْفَ بَايِدِيْكَمْ فَتَسْكُوَابِهِ لَاتَّلُوَأَوْ لَاتَّلُوَأَوْ الْأَصْفَرَ مِنْهَا عَتَقَ

لَاتَّلُوَأَهْمَ وَلَاتَّلُوَدَاهْمَ فَإِنْ سَنَاتَ اللَّطِيفَ الْجَيْرَانَ يَرْدُوَعَلَى  
الْحَوْضَ فَاعْطَانِي قَاعِدَنِي صَاهِرِي وَخَادَلَهَا خَادَلَ وَدَنِيَهَا دَلِي

وَدَعَوَهَا عَادَوِي۔ (کشف الغمہ صفحہ ۱۶۔ جلد امیں ترجمہ فارسی ترجمۃ المناقب طبع جدید۔ ایران)

(کشف الغمہ صفحہ ۱۶۔ جلد امیں ترجمہ فارسی ترجمۃ المناقب طبع جدید۔ ایران)

اس کا حاصل مطلب یہ ہے کہ حضور علیہ السلام نے جب شقیقین کا بیان فرمایا تو ہم شقیقین کا مطلب نہ سمجھ سکے۔ حتیٰ کہ مہاجرین میں سے ایک شخص کھڑا ہوا۔ اس نے عرض کیا اندھا ہے ایجیدا میں شقیقین کیا چیز ہے؟ تو جناب بنی کریم نے فرمایا ان دونوں میں سے بڑی چیز تو اللہ کی کتاب ہے اس کی ایک جانی اللہ کریم کے نت قدرت میں ہے دوسری تھا میں ہے پس اس سے تسلک کر فرگے تو نہ پھسلو گے اور نہ بھی گراہ ہو گے۔ اور ان دونوں لفظیں چیزوں میں سے جو اصغر ہے۔ وہ اولاد بنی ہے۔ ان کو قتل نہ کرنا۔ ان پر قرودشہ درد کرنا میں نے پاپے رب سے سوال کیا کہ یہ مجھے حوض پر ملیں تو یہ سوال منظور ہوا۔ ان پر قتل کرنا ان کو

رسا و ذليل کرنا گویا میرے ساتھ یہ معاملہ کرنا ہے جو دلوں بھاری چیزوں کا دست  
ہے۔ وہ ہمارا دوست ہے جو ان کا دشمن ہے، وہ ہمارا بھی دشمن ہے۔  
اہل انصاف کی خدمت میں گذارش ہے کہ شف القمر کی روایت ہذا  
میں کس صراحت کے ساتھ یہ مضمون موجود ہے کہ تقلین میں سے کتاب اللہ کے  
ساتھ تک کر دے گے۔ اس کو اخذ کر دے تو ہمارا قدم نہ پھیلے گا اور نہ تم گراہ ہو گے  
اور تقلین میں سے جو اصغر ہے اس کو قتل نہ کرنا ان پر سختی اور قہر نہ کرنا جو ان سے یہ  
معاملہ کرے گا کویا اس نے ہمارے ساتھ یہ معاملہ کیا۔ ان کے ساتھ دوستی یا عداوہ  
ہمارے ساتھ دوستی یا عداوہ ہے، مختصر یہ ہے کہ کتاب اللہ کے متعلق اخذ اور  
تک کرنے کا ارشاد ہوا ہے تاکہ گراہی شائے اور امدادیت کے ساتھ حسن سلوک کا  
حکم صادر ہوا ہے ان کی وجوب اطاعت کا حکم نہیں ہوا۔

ناظرین کرام خود و خون فرما کر کشف القمر کی روایت مندرجہ بالا کی روشنی میں  
فیصلہ کریں کہ جو امدادت علماء کرام نے روایت تقلین کا مفہوم بیان فرمایا ہے کیا اس  
کی پوری طرح تائید ہوتی ہے یا نہیں؟

### تائید ثانی

دوستوں کے مشور فاضل علی بن ابراہیم قمی اپنی مشہور "تفسیر قمی" پارہ چوتھا  
آیت ۵۹ یوم تبیین و جوہ و قود و جوہ کے تحت ایک روایت لائے ہیں۔  
اس روایت کو نہ کہ روایات (پانچ چندوں) والی روایت کے نام سے یاد کیا جاتا  
ہے۔ یہ روایت بھی صاف بتلاتی ہے۔ روایت تقلین کا جو مفہوم اہل استنتر نے  
بیان کیا ہے وہی درست اور صحیح ہے۔ شیخہ حضرات جو مدعی اور مقصود اس  
روایت سے ثابت کرنے کے خواہاں ہیں وہ ہرگز درست نہیں ہے۔ ذیل میں  
پہلے روایت درج کی جاتی ہے اس کے بعد اس کا ترجمہ جو شید دوستوں کے  
مشہور مولی مقبول احمد صاحب دہلوی نے اپنے حاشی کے منہجات میں لکھا

ہے وہ بلفظ پیش خدمت ہے منصف طبائع الناصف خود فرماسکیں گے ہمای  
تشریفات کی حاجت نہ ہوگی۔

ثمر در على رأيه - مع امام المتقيي و سيد المسلمين و قائد  
الغوث المجلدين و وصي رسول رب العالمين فاقول لهم ما  
 فعلتم بالثقلين من بعدي ف يقولون اما الاكبirs فاتبعنا و اطعنا  
 فاما الاصغر فاجينا و وآلينا و ازروا و نصرناه حتى اهرقنا  
 فيهم ما شافاقنا و دعوا الحسنة رقا و مرويدين مبيضة وجوهم  
 ثم تلا رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم تிசن وجوهه وتسود وجوهه  
(تفصیر قمی صفحہ ۵۶ طبع ایران)

ترجمہ: (حضور علیہ السلام نے فرمایا) پھر پاپخداں سجنہ امام متقین سید الوصیین قائد  
غوث المجلدين وصی رسول رب العالمین کامیرے پاس وارد ہو گا۔ میں ان سے  
دریافت کروں گا کہ تم میرے بعد "ثقلین" کے ساتھ کس طرح پیش آئے  
وہ جواب میں عرض کریں گے کہ "ثقل اکبر" کی ہمنے پیر وی اور اطاعت کی اور  
"ثقل اصغر" سے ہم نے محبت و موالۃ کی اور ان کو یہاں تک مددوی کہ ان کے  
باہم میں ہمارے خون تک بہادری ہے گئے۔ پس ان سے میں کہوں گا کہ تم  
سیر و سراب ہو کر مفید روبن کر جنت میں چلے جاؤ اس کے بعد آنحضرت صلی اللہ  
علیہ وسلم نے یہ آیتیں تلاوت فرمائیں۔

(صیہیہ صفحہ ۵۸ از مولوی مقبول احمد صاحبہ ہلوی)

تمی کی اس روایت نے مسئلہ صاف کر دیا کہ اطاعت اور تابعداری کا حکم "ثقل  
اکبر" (کتاب اللہ) کے لیے مخصوص ہے اور "ثقل اصغر" (اہل بیت) کے ساتھ محبت  
اور دوستی کرنے کا ارشاد تو یہ سیکن ان کی مستقل اطاعت اور وحجب المتنک کا  
حکم نہیں ہے۔

### تائیڈ ثالث

اب تیسری تائید میں ہم امام حسن رضی اللہ عنہ کی وہ روایت (ارشاد بنوی) نقل کرتے ہیں جو انسوں نے خود حضور علیہ السلام سے نقل فرمائی ہے اور ایک منکرین کی جماعت پر امام موصوف نے یہ بطور احتجاج پیش کی ہے۔ دوستوں کے مسلم مجتہد شیخ احمد بن علی بن ابی طالب طبری نے اس کو اپنی تصنیف الاحتجاج صفحہ ۱۳۹ میں رج فرمایا ہے روایت کے افاظ یہ ہیں۔

قال رَسِيْدِنَا الْأَمَامُ الْحَسَنُ، نَشَدَ كَمْ بَاتَهُ أَعْلَمُونَ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ فِي حِجَّةِ الْوَدَاعِ إِنَّ النَّاسَ إِنَّمَا تَعْكِسُ فِي كُمْ مَا لَنْ تَفْلُو بَعْدَهُ كَتَابَ اللَّهِ وَعَتْرَقَ فَاحْلُوا حَلَالَ اللَّهِ وَحْرَمُوا حَرَامَهُ وَاعْلَمُ بِحَكْمِهِ وَأَمْنُوا بِإِسْتِبَابِهِ وَقُولُوا أَمْنَابِمَا اتَّزَلَ اللَّهُ مِنَ الْكِتَابِ وَاحْبِبُوا حَلَالَ مِنْ بَيْتِيْ وَدُعْرَقَ وَالْوَامِنَ وَالْأَهْرَوْ أَنْصُرُوا عَلَى مِنْ عَدَاهُمْ وَإِنْهُمْ لَيَرَى لَا فِي حُكْمِهِ حَتَّى يَرَى عَلَى الْعَوْضِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ۔

### (احتجاج طبری صفحہ ۱۳۹)

(احتجاج حسن بن علی علی جماعتِ من المکریں)

یعنی امام حسن نے اپنے من طبیین کو قسم دے کر فرمایا کہ تم جانتے ہو کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے محجۃ الوداع میں فرمایا اسے لوگوں میں تم میں اس چیز کو چھوڑا ہے۔ جس کے بعد تم گراہ نہ بھوگے وہ اللہ کی کتاب ہے اور میری اولاد ہے۔ کتاب اللہ کے حلال کو حلال جانو اور اس کے حرام کو حرام جانو اور اس کے محکم کے ساتھ عمل کرو اور قشایہ پر ایمان رکھو اور کہو کہ اللہ نے جو کتاب آتاری ہے اس کے ساتھ ہم ایمان لائے۔ اور اہل بیت کے ساتھ محبت رکھو اور جو شخص ان کے ساتھ دوستی رکھے اس کے ساتھ دوستی رکھو اور جوان کے ساتھ دشمنی رکھے اس کا خلاف کرو اور یہ دو نوں تم میں

رہیں گے حتیٰ کہ قیامت کے روز میرے پاس حوض پر پہنچیں۔  
 اس فرمان میں سچی کتاب اللہ کے ساتھ عمل درآمد کا حکم دیا گیا ہے۔ اور اہل بیت  
 کے متعلق موالۃ اور دوستی کی ترجیح بدلائی گئی ہے۔ لیکن ان کی وجوب اطاعت  
 اور وجوب تسلک کا کوئی حکم نہیں صادر فرمایا گیا تو ان تمام مندرجہ بالا روایات سے صاف  
 معلوم ہوا کہ روایت تعلیم کا جو مفہوم جسموراً بلطفت علماء نے بیان کیا ہے۔ دبی درست  
 ہے اور شیعہ حضرات کا مدعیٰ اس روایت سے ہرگز ثابت نہیں ہے۔

## تینیمہ ثانی

شیعہ احباب "روایت تعلیم" کا جو کچھ مفہوم بیان کیا کرتے ہیں اس کا حاصل ہے۔  
 ۱۔ "المبیت" کتاب اللہ کی طرح واجب الاطاعت ہیں اور لازم التسلک ہیں  
 "محبت شرعی" ہونے کے لحاظ سے کتاب اللہ اور المبیت میں کوئی فرق نہیں  
 ہے جو شخص ان دونوں کے ساتھ تسلک کرے گا وہ نہیں ہو گا جو ان دونوں کے  
 ساتھ تسلک نہ کرے گا وہ مگر اہ ہو گا۔

۲۔ نیز روایت لہذا میں المبیت سے مراد صرف بارہ امام ہیں جن کی تابع داری کرنا  
 اور ان کے احکام پر عمل کرنا کتاب اللہ کی طرح لازم ہے۔

"روایت تعلیم" کا اگر کیا مفہوم صحیح ہے جو ان دوستوں نے تجویز کیا ہے تو  
 پھر قدرتی طور پر چند سوالات وارد ہوں گے جن کا تسلی بخیش جواب پیش کرنا دوستوں  
 کے لیے لازم ہے اور ان کے متعلق ان مہریاں کو اپنی جگہ عزروں نکل کر ناضر و ری امر ہے

## اول

پہلی یہ چیز قابل توجہ ہے کہ جب نبی کیم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ فرمان جاریٰ  
 فرمایا ہے۔ اس وقت روایت اہنہا کے خطاب (انی تارک فیکھ) میں خود اہل  
 بیت نبی "و عزرت رسول" و "میر رسول" مخاطب ہیں یا نہیں؟۔

اگر باقی مناطقیں کی طرح وہ بھی اس خطاب کے مخاطب ہیں اور یہ خطاب ان کو بھی شامل ہے تو سب سے پہلے یہاں اتباع لنفہہ و اطاعت لذاتہ کا مطلب قابل وضاحت ہے۔ اس کو عمل کرنا چاہیے؟ نیز یہ بھی بتلیا جائے کہ:

- ۱۔ عمر رسول صلی اللہ علیہ وسلم حضرت عیاںؓ اور
- ۲۔ عقیل برادر حضرت علی المرتضیؑ نے صدیق اکبرؑ کے ساتھ بیعت کر کے روایت ہذا کے فرمان کے خلاف کیسے عمل درآمد کر دیا۔
- ۳۔ خود حضرت علیؑ نے آخر کار صدیق اکبر سے بیعت کر کے فرمان ہذا کو کیوں فراموش کر دیا۔
- ۴۔ سیدنا امام حسنؑ اور
- ۵۔ سیدنا امام حسینؑ نے امیر معاویہؓ سے بیعت کر کے اس فرمان رسالت کو کیوں متروک عمل مٹھرا دیا۔
- ۶۔ خداونام حسینؑ نے اپنے پرادر حقیقی امام مخصوص امام حسنؑ کا اتباع نہ کر کے اس حدیث کا خلاف کیسے کرڈا ہے اور امیر معاویہ سے بیعت کر لی۔
- ۷۔ حضرت علیؑ کے صاحبزادہ محمد بن الحینف نے امام برحق امام زین العابدین کی امامت تسلیم نہ کر کے اس حکم کو کیسے پس پشت دال دیا۔
- ۸۔ اور امام حسنؑ کے صاحبزادے حسن شہیؑ نے اپنے دعوے امامت کے دوران میں امام برحق (زین العابدین) کی امامت کا عمل انکار کر کے اس روایت شفیعین کو کیوں حضور دیا؟
- ۹۔ اسی طرح زین العابدینؑ نے حسن شہیؑ کو امام تسلیم کر کے اس ارشاد کی ملت کیوں کرڈا ہے؟ حالانکہ حسن شہیؑ اولاد علی و عترت نبی، و نسل بیوں ہے،

جس کے الہبیت ہونے میں کوئی شے نہیں۔

۱۰۔ اور زین العابدین کے صاحبزادے امام زید نے اپنے وقت کے امام محمد باقر

کی امامت کا انکار کر کے اس نبوی حکم کو عملًا کیوں فراموش کر دیا؟

۱۱۔ اسی طرح جناب محمد باقر نے اپنے برادر حسینی امام زید کی امامت کو نہ تسلیم کر

کے اس نبوی حکم کو کیوں عملًا چھوڑ دیا؟

۱۲۔ اور محمد بن عبد اللہ محسن بن حسن الشنی بن امام حسن نے اپنی امامت کا دعوے

کر کے جعفر صادقؑ کو امام تسلیم کرتے ہوئے اس فرمان رسالت کو کیوں متوجہ

اہل بیان دیا؟

۱۳۔ اسی طرح امام جعفر صادقؑ نے حسن شنیؑ کی اولاد شریف (محمد بن عبد اللہ محسن)

کی امامت نہیں تسلیم کی حالانکہ یہ لوگ اولاد علی، عترت نبی و نسل بیوی ہیں

ان کی اطاعت نہ کرتا نبوی فرمان کا خلاف کرتا ہے۔ جیسا کہ اس حدیث کا

معققی ہے۔ جعفر صادقؑ کا یہ خلاف کرتا کیسے جائز ہوا؟

۱۴۔ ابراہیم بن عبد اللہ محسن بن حسن شنی بن امام حسن نے امام وقت جعفر صادق کی

امامت نہ تسلیم کر کے روایت اپنا (ثقلین) کی کیسے مخالفت کر دی۔

حاصل یہ ہے کہ ان چوڑے عدد "روایت داران رسول" اور عترت رسول

اور الہبیت رسول" اولاد علی" وآل بیوی "تھے جی روایت ثقلین کے مجوزہ معموم

کے پہیشہ خلاف عمل درآمد کیا ہے اور انہوں نے الہبیت و عترت کی اتباع کو

لائز اور واجب نہیں قرار دیا بلکہ عین الہبیت کی اتیاع کرداری تو وسری امت

کو اس روایت پر عمل کر لیتیں کرتا اور دعوت دینا کہاں تک میمع اور درست ہے۔

ایک جملہ معرکہ

شیدہ دوستوں کی ایک کتاب "مصیح انظام" ہے نواب امداد صاحب

نیں پڑھنے اس کے مصنف ہیں۔ مجتہدین مکھنون کی تصحیح و نگرانی کے ساتھ رام پور

میں نواب صاحب کے حکم سے طبع ہوئی تھی۔ اس کتاب میں اس چیز کو ظفر کے طور پر بڑا دہرا بیا گیا ہے کہ حضرت عمرؓ کا قول (حینا کتاب اللہ) حور وایس قرطاس میں وارد ہے،) بڑی قوی تاشر رکھتا تھا یہ جلد پر لشکل دماغ کی پیداوار تھی اس قول نے حدیث تعلیم کو بیکار بنایا وغیرہ وغیرہ چنانچہ اس کے بعد چند ایک حوالہ جات بقظہ پیش کئے جاتے ہیں۔

۱۔ صفحہ ۱۰ پر لکھتے ہیں کہ حضرت عمرؓ کے خلاف ان میں چار لفظوں (حینا کتاب اللہ) نے ایک ایسی نئی اسلامی دنیا قائم کر دی ہے کہ ان حکم بڑے زوروں کے ساتھ قائم ہے ہر چند حضرت رسولؐ کا قول بڑی تاکید سے خبر دیتا ہے۔ مگر حضرت عمرؓ کے قول بالاترے قول بنوی (تعلیم) پر امانت کو عمل پر آہونے نہ دیا جس کے باعث ارشاد بنوی ایک قولی حیثیت تک محدود رہ گیا ہے۔

۲۔ اسی صفحہ پر آگے چل کر لکھتے ہیں کہ:

”یہ حدیث بنوی ڈیڈیلیٹر یعنی ایک مردہ قول کی طرح کتابوں میں حوالہ قلم پائی جاتی ہے اور اس سے زیادہ حیثیت کیجی اس کو حاصل نہیں ہے۔“

(مصباح انللم صفحہ ۱۰ طبع اول)

۳۔ اس میں شک نہیں کہ حضرت عمر بن الخطاب کے اس قول (حینا کتاب اللہ) نے بڑی کامیابی پیدا کی اس قول نے عملی طور پر حدیث تعلیم کو باطل کر دیا۔

(مصباح انللم صفحہ ۱۲ طبع اول)

(۴) امر واقعی یہ ہے کہ حضرت عمر بن الخطاب کی پر لشکل قابلیت اپنا بواب نہیں رکھتی حضرت معاویہ بن ابی سفیان گواہ ایک بہت بڑے مدبر ذہین اور بڑین بزرگ تھے مگر حضرت عمر بن الخطاب کے پر لشکل دماغ سے کوئی نسبت نہیں رکھتے تھے حضرت عمر بن الخطاب کا کام تھا کہ معرف ایک مختصر قول (حینا کتاب اللہ) سے جناب رسول اللہؐ کی ”حدیث تعلیم“ کو بے اثر کر دیا

(مصباح انللم صفحہ ۱۹ طبع اول)

نوت: یہ ہر چاہا کا حوالہ جات اب تک نکھنے نمبر ۱۲-۱۱ جلد میرے ص ۲۸-۲۹ المعرفت  
الرائع من المأثتین میں مفصل درج ہیں تفصیلات وہاں ملاحظہ ہوں۔

صاحب "مصیح انظلم" بیچارے صرف سیدنا فاروق اعظم عمر بن الخطاب  
کی ذات پر یہ الزام ڈالنا چاہتے ہیں کہ ان کے قول حسینا کتاب اللہ کی وجہ سے روایت  
شیعین پر عمل درآمد متروک ہو گیا ہے۔ اور صرف اس قول نے روایت بنا کو ڈیلیٹر  
بنادیا ہے حالانکہ یہ واقعہ کے خلاف امر ہے۔ جناب پہلے آپ ہاشمی خانہ ان، آں  
ابی طالب، ابی بیت رسول، آں بتوں، اولاد علی، حضرات سے دریافت کیجیے کہ تو  
شیعین کا ری قول شیعہ جو مفہوم و مفہمنی ہے، اس کے موافق انہوں نے کہاں تک عمل  
درآمد کیا ہے؟ کیا ان حضرات نے ہمہ شیعہ اپنے اپنے دوہیں وقت کے خلاف اکی بیعت  
کر کے روایت بنا کو عملی طور پر بکار اور بے اثر نہیں بنایا؟  
انصاف یہ ہے کہ حضرت عمر بنی اللہ عنہ کے قول نے اس روایت کو مردہ قول  
نہیں بنادیا بلکہ ان یا شیعہ حضرات مذکورین نے اپنے عمل اور کوارے اس روایت  
کو ڈیلیٹر کی حیثیت دیدی ہے۔

## بصورت دیگر

اگر روایت بنا (مارک فیکر) کے خطاب میں خود اہل بیت و عترت و  
قرابیت دارین رسول صلی اللہ علیہ وسلم مخاطب نہیں تو ان پر کس کی اتباع اور کس کی  
اٹی اعنت فرض ہے۔

اگر کہا جائے کتاب اللہ و سنت رسول (صلی اللہ علیہ وسلم)، کی اتباع اور  
تابع داری ان پر واجب ہے تو معلوم کرنا چاہتے ہیے کہ کوئی روایت ہے کہ جس میں  
مخصوص الہمیت و عترت بنتت کو خصوصی خطاب فرمایا گیا ہو اور دیگر امداد کو وہاں  
مخاطب نہیں بنایا گیا بلکہ میر بانی ایسی روایت کی نشاندہی ہوئی چاہتے ہیں۔

اگر کوئی صاحب اس باب میں یہ موقف اختیار کریں کہ کتاب اللہ (قرآن مجید) امیت کیلے کافی ہے۔ اس میں کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کی اطاعت اور کابعداری کے فرمان موجود ہیں تو ان کو اس بات کا خال رکھنا چاہیے کہ قرآن مجید میں تو سب مسلمانوں کو تطابع امام کے ساتھ کتاب و سنت کی اطاعت کا حکم دیا گیا ہے۔ اس میں کسی مخصوص خاندان کے حق میں مخصوص حکم کا جاری ہونا مذکور نہیں ہے۔ فلانہ اکسی ایسی روایت کو تلاش کرنا ہو گا۔ جس میں صرف خاندان تبوت کوئی کتاب و سنت کی پیروی کا حکم دیا گیا ہو۔

## دومر

اس کے بعد یہ عرض ہے کہ ان دوستوں کے نزدیک روایت اپنے میں امیت سے مراد صرف بارہ امام ہیں جن کا عدد حضرت علیؑ سے شروع ہو کر امام محمدی پر ختم ہوتا ہے۔

۱- اب پہلے یہاں یہ دیافت کرتا ناموزون نہیں کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ازواج مطہرات اہل بیت سے کیوں خارج ہیں؟ حالانکہ امیت کا اطلاق از روئے لغت عرب زوجہ پر بالکل صحیح ہے اور از روئے قرآن مجید بھی امیت کا اطلاق زوجہ پر بالکل درست ہے جیسے سورۃ ہود بارہواں پارہ میں ایسا ہم خلیلہ السلام کی بیوی کے ذکر میں فرمایا گیا ہے۔ (وَ حَمَّةُ اللَّهِ وَ بُرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ اهْلَ الْبَيْتِ) یہاں قطعی طور پر فرقین کے ہاں حضرت ابراہیم کی بیوی کو اہل البیت کہا گیا ہے۔ اور پارہ بیسوائیں سورۃ قصص کے پہلے روئے رکوع میں حضرت موسیٰ علیہ السلام کی بین کا قول مذکور ہے کہ (هَلْ أَذْكُرُ عَلَيْكُمْ بَيْتَ يَكْفُلُونَهُ لَكُمْ وَهُمْ لَهُ نَاصِحُونَ) یہاں بھی حضرت موسیٰ علیہ السلام کے والد میران کی بیوی کو امیت سے تعبیر کیا گیا ہے اور فرقین کے نزدیک صحیک ہے۔

جب از روئے لغت عرب اور قرآن مجید کے اطلاقات کے موافق از روئے

مطہرات" الہبیت کے مفہوم میں داخل ہیں تو ان کو الہبیت کے "اصلی معنی" اور "حقیقی مصدق" سے کیوں خارج کیا جاتے۔

۲۔ دوسری اشکال یہ درکشیں ہوتا ہے کہ اگر الہبیت سے مراد صرف بالاہ امام یا جاتے ہیں تو حضرت فاطمہؓ بھی الہبیت سے خارج ہوتی ہیں۔ حالانکہ کون صاحب علم و دلائش مسلمان ہے جو صنور کے الہبیت سے آپ کی صاحبزادیوں کو بھی خارج قرار دے جب "بیویاں" بھی الہبیت سے خارج ہوں اور "لڑکیاں" بھی الہبیت سے خارج ہوں تو کون الہبیت رہ گیا ہے اور اگر دادا بھی اہل بیت میں شامل ہیں تو حضرت علی حضرت عثمان بن عفان اور حضرت ابو العاص بن ریث بیٹوں الہبیت میں واجب الاتباع ہوں گے۔

۳۔ تیسرا یہ گذارش ہے کہ الہبیت سے بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اولاد مدار ہے جیسا کہ روایت بہزاد کے بعض طرق میں عترتی کے الفاظ وارد ہیں تو اس لحاظ سے ثقل اول کتاب اللہ ہے اور ثقل ثانی صنور علیہ السلام کی اولاد مبارک ہوئی پھر جتنی اولاد ہوئی اس روایت لعلیں کے مفہوم کے اعتبار سے تمام کی تمام واجب الاطاعت ہونی چاہیے۔ ایک قول کے تحت امام حسنؓ کے آٹھ صاحبزادے ہیں اور امام حسین کے بالاتفاق چھٹا کے اور باختلاف گیارہ کی تعداد ہے۔ پھر ہر ایک کی اولاد در اولاد تا اس دو تک شمار کر لی جائے۔ اسی طرح امام زین العابدین کی اولاد در اولاد تا اس پانچاہرہ صاحب زادے ہیں۔ پھر ان میں ہر ایک کی اولاد تا اس زمانہ تک لحاظ کر لی جائے۔ پھر امام محمد باقرؑ کی اولاد پانچ عدد ہیں پھر ان کی اولاد در اولاد ہمیشہ کے لیے شمار کر لی جائے اور امام جعفرؑ کے نو عدد بیٹے ہیں پھر ان کی اولاد تا زمانہ حال گن لی جائے۔ علی ہذا القیاس امام حسنؓ علکری کی اولاد تک اسی طرح تمام نسل درسل کا حساب لگایا جائے۔ یہ اولاد جو سیدہ خاتونؓ جنت فاطمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے نسب تشریف

سے ہے یہ سب عترت رسول اور آل بتوں ہے روایت بذک کے مفہوم کے اعتبار سے بحاجہ واجب الاطاعت مسخرتی ہے۔

اگر عترت واجب المتك اور واجب الاطاعت ہے تو سب کی سب ہے۔ اگر عترت کی تابع داری لازم نہیں ہے تو قائم کی نہیں ہے۔ اثنا عشرین بارہ عدد کی تخصیص و تکمیل کے لئے کون سی نص قطعی موجود ہے؟ اگر اس تخصیص کی خاطر کوئی نص نہیں مل سکتی تو اہل بیت سے اثنا عشر مراد لینا سراسر سینہ زوری ہے اور ادعا ملادیل ہے۔

### سوم

روایت کے مفہوم کا تقاضا یہ ہے کہ کتاب اللہ اور الہیت دونوں لوگوں کے سامنے قیامت تک موجود رہیں گے تاکہ لوگ کتاب اللہ پر عمل درآمد کر کے اہل الہیت سے محبت و ولایت رکھ کر حضور نبی کیم صلی اللہ علیہ وسلم کی وصیت کو پورا کر سکیں مگر شیعی مسلمات کے اعتبار سے یہ دونوں چیزیں لوگوں کے درمیان ہے ملتوں سے غائب ہیں۔ قرآن مجید کے کریم اللہ میں امام صاحب ان کے گمان موقت فارس من رائے میں غائب ہو گئے ہیں اب نے ۱۳۸۳ھ میں مدد فیضو بہ کا حساب لگایا جائے بنا پریں حالات اب پہنچیں کہ تاکیدی تفصیلت اور وصیت کو پورا کر نہ کر سیے لوگوں کے ہاں کیا صورت ہو سکتی ہے؟ بینوا تو جروا!

### چہارم

ان دوستوں نے روایت شیعین کا جو مطلب بچویز کیا ہے وہ اگر صحیح ہے تو اہل اسلام کے لیے واجب المتك اور واجب الاتباع صرف دو چیزیں مسخرتی ہیں ایک کتاب اللہ اور دوسرا اہلیت اور "سنت نبوی" کا واجب الاتباع ہونا مسلمانوں کے لیے ضروری نہیں رہتا حالانکہ جیسوراہل اسلام کے نزدیک "کتاب و سنت" کا جگہ شرعی ہونا براہمہ مسلم ہے۔ نیز سنت نبوی کی "جیت" سے انکار کرنا تو

شیعی روایات کے اعتبار سے بھی درست نہیں چنانچہ ہم شیعہ کی ان روایات کو جو سنت نبوی کی موبیدات میں وارد ہیں جمع کر کے رسالہ نبی کے حصہ ثانی میں پیش کریں گے۔ انشاء اللہ تعالیٰ۔

### پنجم

نیز یہ چیز بھی قابل عزور ہے کہ ان دوستوں کے ہال عترت و اہل بیت کا واجب الاتباع ہونا مخصوص من اللہ ہونے کی وجہ سے ہے ذکر روایت ثقیلین کی وجہ سے پھر روایت اہل سے استدلال کرنا یہ کار رہے گا۔

# Www.Ahlehaq.Com

# حدیث ثقلین

## حصہ ثانی

### حامدًا و مصلیا و مسلماً

رسالہؐ کی ابتداء میں ہم نے ذکر کیا تھا کہ جمیو علماء اہل سنت و الجماعتہ کے نزدیک اطاعت صرف کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) کی علی الاطلاق واجب اور لازم ہے۔ اس کے بغیر جن لوگوں کی اتباع اسلام میں لازم ہے وہ کتاب و سنت کے فرمان کے تحت ہے۔ مستقل طور پر کسی کی اتباع واجب نہیں ہے مسلمان حاکم کی اطاعت ہو یا والدین کی تابعیت یا اکابر امت و علماء دین کی فرمانروائی وغیرہ وغیرہ یہ سب کتاب و سنت کی روشنی میں لازم ہیں۔ اور ان کی پیر وی معروف بہتر امیں ہو گی "محصیتہ" یا کتاب و سنت کی مخالفت میں نہ ہو گی۔ یہ اصول ہمارے ہاں سلمہ ہے۔

اور شیعہ احباب نے اس کے خلاف یہ اصول قائم کر کھا ہے کہ ان کے نزدیک اہل بیت عترت رسولؐ کی اطاعت بھی عیز مشروط اور مستقل طور پر کتاب اللہ کی طرح لازم ہے۔ اسلام میں بھی کتاب اللہ "حجت شرعی" ہے۔ شیعیک اسی طرح ان کے نزدیک "اہل بیت" بھی علی الاطلاق "حجت شرعی" ہیں۔ بلکہ ان ائمہ کرام کے لیے یہ حضرات پوری صراحت سے "حجت" کا لقب اختیار کرتے ہیں اصول کافی کا طویل باب "کتاب الحجۃ" ہمارے اس بیان کا شاہد عادل ہے۔ ان حضرات کے ہاں ان دونوں (کتاب اللہ و اہل بیت) میں واجب الاتبع ہونے اور معصوم ہونے

کے لحاظ سے کوئی فرق نہیں۔ ملاحظہ ہو تفسیر مجھ البیان ابو علی طبرسی صفحہ ۲۲۹ طبع ایران  
تحت آیت اولی الامر منکم و تفسیر صافی از ملا محسن کاشی)

اس مسئلہ میں ان بزرگوں کی سب سے وفی دلیل اور انتہائی قوی بحث وہ  
روایت ثقلین ہے جس کی تفصیل بحث حصہ اول میں کر دی گئی ہے۔ یہ روایت متواتر  
یا مشور تو کچھ بھی نہیں ثابت ہوئی بلکہ اس کے اکثر و بیشتر طرق مجبور پائے گئے ہیں  
زیادہ سے زیادہ یہ خیر واحد ہے اور وہ جس درجہ کی ہے وہ اپنی جگہ واضح ہے۔ مسلم  
اور اس کی ہم الفاظ روایت کے سوادیگر طرق کو متعدد علمائے "منکرا و رضیف" کہا  
ہے اور جس دعوئے کے اثبات کی خاطر اس کو بنیاد قرار دیا جاتا ہے اسے سیگنٹ ثابت  
نہیں کرتی۔ دعوئے کچھ ہے اور اس پر جو دلیل لائی گئی ہے اس کی حقیقت اس مشور  
مثل سے زیادہ نہیں کہ "سوال گندم اور جواب چنا" ہمارے دوستوں کی روایت  
ثقلین کے استدلال کی بعدیت یہی نوعیت ہے۔

اب اس مقام میں ہم بورا اپل الاستدلت کے قاعدہ مذکورہ کے دلائل کی تفصیلات  
پیش کرنے کا قصد ہے اللہ کریم تکمیل کی توفیق عنایت فرمادیں۔ ہم بحث سے پیش  
چند تشریحات ذکر کی جاتی ہیں۔ ملاحظہ ہوں۔

## تشریح

(۱)

واضح رہے کہ اس مسئلہ کے اثبات کی خاطر سب سے پہلے ہم قرآن مجید  
کی بارہ عدد آیات سے استدلال کریں گے۔ اور یہ استدلال اپنے مقام میں صریح  
اور واضح ہو گا۔ کسی استنباط اور استخراج کی حاجت نہ ہوگی اور نہ یہ کوئی روایت ملا  
کر دلیل مکمل کرنے کی صورت پیش آئے گی جیسا کہ ہمارے دوستوں کے استدلالات  
قرآنی ہو اکرتے ہیں کہ ایک روایت صیحہ یا عین صیحہ ساتھ ملانے کے بغیر دلیل کا کوئی

جزو مرتب نہیں ہو سکتا۔ یہ حضرات اسی کو استدلال قرآنی کہہ دیا کرتے ہیں۔ گو  
داقعہ میں وہ صرف استدلال بالروایت ہوتا ہے۔

(۲)

دوسری یہ چیز ہے کہ اس مسئلہ میں اہل استثنہ کا حل استدلال تو آیات قرآنی  
سے مربوط ہے۔ لیکن حضور سید اشقلین، امام اقبیتین، بنی الحرمین صلی اللہ علیہ وسلم  
کی احادیث طیبہ بھی اس مضمون کی تائید و تائید کے لیے ہم پیش کیا کرتے ہیں۔ چونکہ  
ان احادیث نبوی کی رو سے آیات قرآنی کے مطابق کی تشریی اور توضیح مزید ہو  
جاتی ہے اس لیے اس اعتبار سے مقام استدلال میں ان روایات کو پیش کرنا بھی  
نہایت مفید ہے۔

(۳)

اس مسئلہ کے لیے کہ اسلام میں مسلمانوں پر بالاستقلال صرف دو چیزوں کی  
اتانع لازم ہے۔ ایک کتاب الشادور و سری حضور نبی کریم کی سنت مقدسہ  
(علی صاحبہ الصلوٰۃ والسلام) ان کے سوا مستقل طور پر کسی کی اطاعت و احباب  
نہیں۔ فی الحال ہم بارہ (اشاعر) حدیثیں پیش کریں گے چونکہ اشاعر کے مبارک حدود  
کے ساتھ ہمارے دوستوں کو بدحواستے خریش بہت عقیدت ہے۔ اس لیے موزوں  
یہی ہے کہ جیسے قرآنی آیات بارہ عدد ہیاں مقام استدلال میں پیش ہوں گی اسی طرح  
احادیث بھی بارہ عدد ہی پیش تدریست کی جائیں گی۔

(۴)

یتیر یہ چیز ہے کہ اس مقام میں بارہ عدد احادیث جو ہم پیش  
کر رہے ہیں۔ یہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اپنی امت کو ایک مشحونہ درجہ ارضی  
و صیحت پے جو متعدد طرق سے مردی ہے۔ جس کا مفہوم یہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وسلم نے فرمایا کہ لوگو! میں تمہارے درمیان دو چیزیں چھپوتا ہوں۔ جب تک

ان ہر دو کے ساتھ تک کر دے گے مگر اسے نہ ہو گے وہ اللہ کی کتاب اور سُفْتُتُنَبِیٰ ہیں:“  
محمدین میں یہ متداول حدیث ہے۔ بڑے بڑے اکابر علماء حدیث نے اس  
کی تحریج کی ہے۔ چنانچہ ہم ناظرین کرام کی سولت کی خاطر ان مخجین علماء کی ایک اجاتی  
فہرست یہاں درج کر دیتے ہیں۔

|                                      |             |
|--------------------------------------|-------------|
| ۱- امام ماتحت                        | متوفی ۱۴۷۹ھ |
| ۲- ابن ہشام صاحب سیرۃ                | ۲۸۱ھ        |
| ۳- ابن ابی الدنی                     | ۲۱۸ھ        |
| ۴- ابن حمیر طبری                     | ۳۱۰ھ        |
| ۵- الدارقطنی                         | ۳۸۵ھ        |
| ۶- الحاکم نیساپوری                   | ۴۵۰ھ        |
| ۷- ابوالنجم اصفہانی                  | ۴۳۰ھ        |
| ۸- ابوالنصر الجزیری                  | ۴۲۳ھ        |
| ۹- البیقی                            | ۴۲۵ھ        |
| ۱۰- ابن عبد البر                     | ۴۲۳ھ        |
| ۱۱- ابن حزم الراوی (اصول الاحکام)    | ۴۲۵ھ        |
| ۱۲- خطیب بغدادی (التفییہ والمتققہ)   | ۴۶۳ھ        |
| ۱۳- کتاب السنن (محمد بن نصر المروزی) | ۴۹۳ھ        |

ان کبار علماء نے اس روایت کو اپنی اپنی سند کے ساتھ اپنی تصانیف میں درج  
کیا ہے۔ آئندہ سطور میں ان محمدین کے الفاظ میں پوری حدیث تحریر کی جا رہی ہے۔

(۵)

یہاں یہ گزارش کر دینا فائدہ سے خالی نہیں ہے کہ مذکورہ روایت کے بیان کرنے  
والے علماء کی جو ہم نے فہرست درج کی ہے یہ تمام علماء خود صاحب اسناد ہیں۔

دوسرے محدثین سے نقل درنقل کرنے والے علماء نہیں۔ پھر ان لوگوں سے اس روایت کو نقل کرنے والے علماء بے شمار نہیں۔ بلے جہاں مصنفین اور شارحین نے اس روایت کو نقل کیا ہے۔ ہر قرآن میں ہر دو ریس یہ نقل جاری رہی ہے میکن ہم نے نقل درنقل کرنے والے علماء مصنفین کے حوالہ جات کو قصداً جمع نہیں کیا اس لیے کہ اس روشن سے تقسیف اہذا کا جنم ضعیم کرنے کے لئے حوالہ جات کی کثرت تو پیدا ہو سکے گی لیکن کثرت اسائید نہیں حاصل ہوگی۔ جو مصلح مقصودیں مفید ہے بنائیں ہم نے یہ بے اصولی طرز ہی اختیار نہیں کی۔ ہمچون قسم کی یہ اصولیاں اور بے قاعدگیاں دوسرے دوستوں کو مبارک ہوں جیسا کہ ”عققات الانوار“ میں اس کی خصوصیت بڑھانے کے لیے سب ست کچھ بے فائدہ مواد فراہم کیا گیا ہے۔ جس میں نقل درنقل اند وخت کے بینر کچھ حاصل نہیں ہے۔

(۶)

اب ۳۶ محدث کے دلائل ہم شروع کرتے ہیں اولاً اللہ کی کتاب سے دلائل ذکر ہوں گے وہ بارہ عدد آیات قرآنی ہیں اس کے بعد بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی کلام سے دلائل تحریری کئے جائیں گے۔ وہ بھی بارہ عدد حادیث ہیں۔ پھر آشنا عشرون کی کتابوں سے ائمہ کرام کے فرمودات سہل محدث پر طور تاکید پیش کئے جائیں گے۔ وہ بھی اشنا عشاد اللہ تعالیٰ بارہ عدد ہیں۔ تاکہ دوستوں کو اشنا عشتر کے عدد سے قلبی استراحت حاصل رہے۔

اصل دین آمد کلام اللہ معلم داشتن  
پس حدیث مصطفیٰ بر جان مسلم داشتن

ببب

# کتاب اللہ سے استدلال

قرآن مجید میں جہاں اللہ جل مجدہ کی اطاعت کا ذکر فرمایا گیا ہے۔ وہاں اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی مستقل اطاعت کا ذکر بھی ساتھ ساتھ موجود ہے اور ان ہر دو اطاعت کا متصلاً ذکر قرآن مجید میں قریب اتیں مقامات میں پایا گیا ہے پھر ان مقامات میں سے خاص وہ مخاتم جہاں صفت امر کے ساتھ اطاعت کا حکم فرمایا ہے وہ حسین اتفاق سے اثنا عشر مقام ہیں۔

پھر ان اثنا عشر مواضع میں سے ایک بحدemption اور اس کے رسول کی اطاعت کے بعد اولوں کی ایجاد کا حکم بھی بیان فرمایا گیا ہے۔ غقریب آیتہ بذکی بقدر ضرورت تصریح یا قی آیات کے آخر میں درج ہو گی اور یہ چیز بھی مسلمات میں سے ہے کہ اللہ جل شانہ کی اطاعت کا مفہوم یہ ہے کہ قرآن مجید کی اطاعت کی جائے اور اس کے ساتھ تسلیک کیا جائے اور رسول کی اطاعت کا مقصد یہ ہے کہ حنور بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ کو اخذ کیا جائے اور اس پر عمل درآمد کیا جائے۔

(۱) قال في روح المعاني قاتل المراد باطاعة الله العمل بالكتاب

و باطاعة الله العمل بالعمل بالسنة (روح المعاني جلد بلده)

(۲) حضرت علیاً جو فرمان نفع الملاطفة صفحہ ۲۳ جلد ۲ میں وارد ہے وہاں بھی اس امر کی تصریح موجود ہے۔ آئندہ شیعی مسلمات کے ماتحت یہ فرمان مرتضوی بھی نمبر ۴ چہارم میں مندرج ہو گا۔ انشاء اللہ تعالیٰ۔

اب ذیل میں وہ آیات ملاحظہ ہوں جن میں اللہ اور رسول کی اطاعت کا بعینہ حکم صادر فرمایا گیا ہے۔

## آیت اول

قل اطیعوا اللہ والرسول فان تو لوا فاک اللہ لا یحب

الکفیرین۔ (سورہ آل عمران رکوع چہارم پارہ سوم)

”یعنی آپ فرمادیجیے کہ تم اطاعت کرو اللہ تعالیٰ کی اور رسول کی پھر اگر وہ لوگ اعراض کریں سو اللہ تعالیٰ ان کا فرول سے محبت شیں کرتے“

## آیت دوم

د اطیعوا اللہ والرسول لعلکم ترحمون

(سورہ آل عمران رکوع چہارم پارہ چہارم)

”یعنی اور اطاعت کرو اللہ تعالیٰ کی اور اس کے رسول کی امید ہے تم رحم کئے جاؤ گے“

## آیت سوم

د اطیعوا اللہ و اطیعوا الرسول و احده رو افان تو لیتم

ف اعلمو اقیاعلی رسولنا البلاغ المبین۔

(سورہ المائدہ رکوع ۱۲ پارہ ہفتہم)

”یعنی“ اور اللہ تعالیٰ کی اطاعت کرو اور اس کے رسول کی اطاعت کرو اور بیکتے رہو۔ پھر اگر تم اعراض کرو گے تو جان لو کہ ہمارے رسول کے ذمہ صرف پہنچا دینا ہے کھول کر۔

## آیت چہارم

ف اتقوا اللہ و اصلحوا ذات بینکم و اطیعوا اللہ و رسوله

ا ن کنتم مومتین۔ (سورہ الفاتحہ رکوع یکم پارہ نهم)

”یعنی سو قم اللہ تعالیٰ سے ڈر و اور اپنے یا ہمی تعلقات کی اصلاح کرو اور اللہ تعالیٰ کی اور اس کے رسول کی اطاعت کرو اگر تم مومن ہو۔“

## آیت پنجم

یا ایہا الذین آمنوا اطیعو اللہ ورسولہ ولا تتوتا  
عنہ وانتم تسمعون۔ (سورہ انفال رکوع سوم پارہ ۷۳م)  
”یعنی اسے ایمان والوں اللہ تعالیٰ کی اطاعت کرو اور اس کے رسول کی اور  
اس کے کہا اتنے سے روگردانی مت کرو سن کر۔“

## آیت ششم

و اطیعو اللہ ورسولہ ولا تنازحو اقتفلو او تذهب  
دیکھو۔ (سورہ انفال رکوع ششم پارہ ۶۴م)  
”یعنی“ اور اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی اطاعت کرو اور آپس میں نزاع  
مت کرو ورنہ کم ہمت ہو جاؤ گے اور تماری ہوا لکھ رجائے گی۔

## آیت ہفتم

قل اطیعو اللہ و اطیعو الرسول فان ترکوا فانما علیہ  
ما حمل و علیکم ما حملتو۔ (رسورہ نور رکوع ہفتم پارہ ۱۸۵ہ بہرہ ۴م)  
”آپ فرمائیے اطاعت کرو اللہ تعالیٰ کی اور اطاعت کرو اس رسول کی  
پھر اگر تم لوگ روگردانی کرو گے تو رسول کے ذمہ وہ ہے۔ جیس کا ان پر بار کھا گیا  
اور تمہارے ذمہ وہ ہے جس کا تم پر بار کھا گیا۔“

## آیت هشتم

و اقین الصلوٰۃ و اتین النکۃ و اطعن اللہ رمولة  
و اللہ خبیر بما تعملو ن۔ (سورہ احزاب رکوع چھارم پارہ بست ۳۳م)  
”یعنی“ اسے پیغمبر کی بیسیوں اتم نمازوں کی پابندی رکھو اور زکوہ دیا کرو  
اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرو۔“

## آیت نعمت

یا ایہا الٰٰذین امْنُوا اطیعُوا اللٰهَ وَ اطیعُوا الرسُولَ وَ لَا يُنْظِلُوا  
اعمالَکُمْ۔ (سورہ محمد رکوع ۳ پار ۲۴۵ بست و ششم)  
اے ایمان والوں! اللہ تعالیٰ کی اطاعت کرو اور اس کے رسول کی اطاعت  
کرو اور اپنے اعمال کو برباد مت کرو۔

## آیت دہم

فَاقِمُوا الصَّرَّةَ دَأْتُوا الزَّكُوٰةَ وَ اطیعُوا اللٰهَ وَرسُولَهُ  
وَاللٰهُ نَعِیْسٰ بِمَا فَصَمَدُوْنَ۔ (سورہ مجادلہ رکوع ۲۸۵ پار ۲۸ بست و ششم)  
پس قائم رکھو نماز اور زکاۃ دیا کرو اور اطاعت کرو اللہ کی اور اس کے رسول  
کی اللہ کو خبر بے جو کچھ تم کہتے ہو۔

## آیت یازدهم

وَ اطیعُوا اللٰهَ وَ اطیعُوا الرسُولَ فَإِن تولِّتُمْ فَإِنما عَلَى  
رَسُولِنَا البَلَغُ الْبَيِّنَ۔ (سورہ تعاہدین رکوع دو م پار ۲۸۵)  
اور اللہ تعالیٰ کی اطاعت کرو چھر اگر تم احراء کرو گے تو ہمارے رسول کے  
ذمہ پہنچا دینا ہے۔

یا ایہا الٰٰذین امْنُوا اطیعُوا اللٰهَ وَ اطیعُوا الرسُولَ وَ  
اولی الامر من کم فان تذمّر عنون شی فردو  
الى اللٰهِ وَ الرسُولِ اَنْ كُنْتُمْ تُرْمَنُونَ بِاللٰهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ  
ذلک خیر و احسن تادیلا۔

(سورہ النساء رکوع بیشتر پارہ پنجم)  
اے ایمان والوں! تم اللہ تعالیٰ کی اطاعت کرو اور تم اس کے رسول کی

اطاعت کرو اور اولو الامر کی جو تم میں سے ہوں پھر اگر کسی امر میں تم باہم اختلاف کرنے لگو تو اس امر کو اللہ اور رسول کی طرف لوٹا دیا کرو اگر تم اللہ کے ساتھ اور ردد و ر آخوند کے ساتھ یقین رکھتے ہو۔ یہ امر بہتر ہے اور باعتبار ایجاد کے خوش تھے۔

۶۶۶

ان تمام آیات قرآنی میں اس مستند کو صاف کر دیا گیا ہے کہ اسلام میں مستقل اطاعت صرف اللہ جل جہدہ کی ہے۔ اس کے بعد حضور نبی کیم صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع ہے اور حضور کے وصال کے بعد آپ کی "سنت مقدسہ" کی اطاعت فرمائی جائے اور یہاں ہو گی۔ اللہ تعالیٰ کی جانب سے کسی امر کے لیے ایک اشارہ بھی کافی ہے اور یہاں مقصد بڑا کی خاطر تو مکمل بارہ عدد اور اس کے ساتھ ارشاد فرمایا گیا ہے۔

اب عزز کا مقام ہے کہ قرآن مجید کے ان تمام مواضع میں جماں جماں خدا اور رسول کی اطاعت کا مسئلہ ذکر ہوا ہے۔ کہیں ایک جگہ بھی الہبیت اور عترت کی اطاعت کا ذکر نہیں ملتا۔ (خواہ بالاستقلال ان کی اطاعت مرادی جائے خواہ بالبیعت ہو) تو معاملہ بالکل واضح ہو گیا کہ ایں بیت و عترت کی اطاعت کا مستند قرآن مجید میں کسی ایک مقام میں بھی مذکور نہیں۔ البتہ کسی روایت سے اس کو ثابت کرنے کی کوشش کی جائے تو الگ بات ہے۔

اب یہ چیز قابل وضاحت ہے کہ قرآن مجید کی آیت بڑا سورۃ نساء رکور ہشم پارہ پیغمبیر میں جو اولو الامر کی اطاعت کا حکم موجود ہے۔

۱۔ یہاں اولو الامر کا معنیوم کیا ہے؟

۲۔ اس مقام میں اولو الامر سے کون مراد ہیں۔

۳۔ اگر یہاں دوستوں کے مقتنعی کے موافق اولو الامر سے مراد "ام اشاعشر" ہوں تو کیا یہ معنی درست ہو سکتے ہیں یا نہیں؟

یہ چند چیزیں قابل تفصیل ہیں۔ ذیل میں ان کی بقدر ضرورست تفصیلات عرض

کی جاتی ہیں۔

۱- پہلی گذارش یہ ہے کہ لفظ اولو جمع من عین لفظہ ذکری ہے۔ ذکر میں اس کا استعمال ہوتا ہے۔ جیسے اولو العلم، اولو افضل اور "اولات" جمع مؤنث کیلئے مستعمل ہے اور یہ جمع بھی من عین لفظہ ہے۔ جب ذات کی جمع لائے کی ضرورت ہو تو اولات لایا کرتے ہیں جیسے "اولات الاحمال" (محترم الصحاح) اور امر کے معنی شی اور حکم کے ہوتے ہیں اولو الامر یعنی حکم والا" صاحب حکم۔

۲- دوسری پیزی ہے کہ آیت انہا میں اولو الامر سے مراد چہوراہل السنۃ کے نزدیک مسلمان حکام و مسلمان امراء ہیں اور اسلام کی شرط لفظ منکم سے خوب واضح ہے۔ بعض اہل العلم کے نزدیک علماء دین بھی اس سے مراد ہو سکتے ہیں جیسا کہ اسی سورت کے گیارہویں رکوع میں یہ ہے بڑے اہل علم مجاہد پر اولو الامر کا اطلاق پایا گیا ہے۔

وَآذَاجَاءَهُوَ امْرُ مِنَ الْأَمْنِ وَالْخُوفِ اذْعُوا يَهُ وَلَوْرَدَهُ  
إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى اولِي الْأَمْرِ مِنْهُ لِعِلْمِهِ الَّذِينَ يَسْتَبِطُونَهُ مِنْهُ

(رسورہ نادر رکوع ۱۱ پار ۵۵)

یعنی ان لوگوں کو کسی بات کی خبر پہنچی ہے خواہ امن کی ہو یا خوف کی تو اس کو مشورہ کر دیتے ہیں اگر یہ لوگ اس کو رسول کی طرف لوٹا دیتے اور ان لوگوں کی طرف جہاں میں ایسے امور کو سمجھتے ہیں تو اس کو وہ پیچاں ہی لیتے جو ان میں اس کی سیقت کر لیا کرتے ہیں۔

یہ کہیت مسلمان حکام و امراء ہوں یا علماء دین ہوں ان کی تعداد مقرر نہیں ہے اور نہ کسی خاص قبیلہ و خاندان کے لوگ مراد ہیں۔ جو بھی مسلمان امرا ہوں یا علماء ہوں۔ ان کی اطاعت کتاب و سنت کی روشنی میں لازم ہے اور یہ مصنفوں حدیث

شریفیت میں بھی وارد ہے فرمایا کہ:

ومن اطاع امیری فقد اطاعنی و من عصا امیری فقد عصانی دسلم.

وعلماء امتی کا نبیان بنی اسرائیل بھی حکام میں بہت مشہور ہے۔

یعنی جس نے میرے امیر کی اطاعت کی اس نے میری اطاعت کی اور جس نے میرے امیر کی نافرمانی کی اس نے میری نافرمانی کی۔

دوسری جگہ ہے کہ میری امتت کے علماء بنی اسرائیل کے نبیوں کی طرح ہیں۔“  
یعنی جس کی قدر و مترلت اور ان کا مقام قوم میں وہی ہیں جو انبیاء بنی اسرائیل کا تھا۔  
اب قرآن و حدیث کی اس تعلیم میں حضور علیہ السلام کے قریب رشتہ دار اور  
اپ کی اولاد سب شامل ہے۔ اپ کے اقارب یا اولاد میں کوئی حاکم یا امیر ہوں وہ  
میں ہو اس کی تابع داری لازم ہے اسی طرح بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے خاندان ہر سرت  
کے علماء میں کی خوازبر داری بھی لازم ہے جیسا کہ ان کے ماسوا علماء و احکام کی اتباع  
واجب ہے۔ مگر مسلمان حاکم اور عالم دین کی اس اتباع کے ساتھ یہ شرط بھی شرط  
محظوظ ہے کہ ان کی اطاعت میں کتاب و سنت کی نافرمانی د پائی جائے جیسا کہ تہذیب  
میں وارد ہے کہ:

لَا طَاعَةَ لِمَخْلوقٍ فِي مُحْسِنَةِ الْخَالقِ، وَإِنَّمَا الطَّاعَةُ فِي الْمُعْرُوفِ

یعنی مخلوق کی اس چیز میں اطاعت کی جائے جس میں خالق کی نافرمانی ہوتی ہو۔  
اور تابع داری صرف بہتر کام میں جائز ہے۔ ان کے ہر کام کی عیز مشروط اتباع ہرگز  
شکی جائے گی۔

مشابہ علماء اور مصنفین نے اینی تصانیف میں اس شرط کو بطور قاعدة کے  
مندرج کیا ہے۔ فرماتے ہیں:

(۱) ثُمَّ أَنْ وَجُوبُ الطَّاعَةِ لِهِمْ مَا مَوَلَّهُ عَلَى الْحَقِّ فَلَا يَعْبُدُ طَاعَةَ هُوَ

نِهَا خالقُ الشَّرْعِ۔ (روح المعانی صفحہ ۶۶ جلد ۵)

(۲) وَكَذَلِكَ حَكْمُهُ بَعْدَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي لَزِومِ اتِّبَاعِهِمْ وَطَاعَتْهُمْ مَا لَوْكُنْ مُعْصِيَةً۔

(أحكام القرآن صفحہ ۲۵۸ جلد ۲ تختہ باب فی طاعة اولی الامر)

حاصل یہ ہے کہ حکام جب تک حق پر ہیں ان کی تابعداری لازم ہے۔ جس بات میں وہ خلاف شریع کردار لین ساس میں ان کی کچھ اطاعت واجب نہیں۔ نیز قرآن مجید کی اس آیت میں خور کرنے سے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ اولو الامر کی اطاعت اور اللہ و رسول کی اطاعت میں فرق ہے اس لیے کہ اللہ و رسول کی اطاعت کے لیے اطیہ و کاصیغہ مستقل طور پر الگ الگ دلو دفعہ لایا گیا ہے اور اولو الامر کی اطاعت کو عطف کے ذریعہ رسول کی اطاعت کے متن میں درج کیا گیا ہے۔ ان کے لیے اطیعو اکاصیغہ باوجود دوسرے منبر پر الگ لائے جاتے کہ یہاں تیسرا دفعہ الگ نہیں لایا گیا۔ اس اسلوب سے معلوم ہوا کہ اللہ و رسول کی اطاعت اولو الامر کی طاحت میں بین فرق ہے۔

۳۔ تیسرا یہ چیز ہے کہ شیعہ احیا کا گمان ہے کہ اولو الامر سے مراد ائمہ اش عشر ہیں ان کی مشہور تفسیر مجمع البیان ابو علی طبری میں آیت بہا کے تحت مذکور ہے کہ:-

وَمَا اصْحَابَنَا فَانْهَمْرَدَ وَأَعْنَ الْبَاقِرِ وَالصَّادِقِ إِنَّ أَوَّلَ الْأَمْرِ مِنْ أَنَّ مُحَمَّدًا وَجَبَ اللَّهُ طَاعَتْهُمْ بِالاَطْلَاقِ كَمَا دُجِيَ طَاعَتْهُ وَطَاعَةُ رَسُولِهِ (مجمع البیان طبری صفحہ ۲۴۹ تختہ الایتہ اولی الامر) یعنی ہمارے علمائے امام باقر اور جعفر صادق سے روایت کیا ہے کہ تھی تیسیق "اولو الامر" یعنی آئل محمد کے ائمہ ہیں۔ ان کی اطاعت اللہ نے مطلقاً واجب کر دی ہے جیسے اس نے اپنی اطاعت اور اپنے رسول کی واجب کی ہے۔ دیکھتا یہ ہے کہ اس صورت میں آیت مندرجہ کا معنی صحیح ہے یا نہیں؟

آیت بہذا میں تدریکرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ مطالبہ ہرگز درست نہیں۔

(۱)

اول بات تو یہ ہے کہ شیعہ درست اولو الامر سے حضرت علی المرتضیؑ نے مراد لیتے ہیں۔ ان کا خیال یہ ہے کہ وہ اپنے زمانہ کے واحد امام ہیں بھر ان کے بعد امام حسن بن علی المرتضیؑ اپنے زمانہ کے واحد امام ہیں بھر ان کے بعد امام حسین بن علی المرتضیؑ میں واحد امام ہیں بکذا آخر تک۔ اور اولو الامر جیسے کا صیغہ ہے اور یہ قاعدہ ہے کہ کامل الجمیع علی الفرد خلاف اتنا پریمنی جمیع کے کلمہ کو واحد پر عمل کرنا اگر کوئی قرینة صارف موجود نہ ہو تو ظاہر کے خلاف ہے اگر اس عبارت سے مراد ایک شخص ہے تو جس کے صیغہ کے بجائے واحد کا صیغہ کے استعمال ہونا چاہیے۔ اس وجہ سے ان کا معنی تجویز کردہ صبح نہیں ہے۔

۱۔ احکام القرآن جصاص صفحہ ۲۵۸ ج ۲ تخت الائیت۔ اولی الامر

۲۔ تفسیر کبیر رازی صفحہ ۳۵۹ جلد ۳ تخت الائیت۔ اولی الامر

(۲)

دوم یہ چیز ہے کہ اگر آیت بہذا میں "اولو الامر" سے مراد امام معصوم مفترض الطاعة مراد لیا جائے تو یہ مفہوم نتیج آیت کے خلاف ہونے کی وجہ سے بالکل درست نہیں ہے۔ وجہ یہ ہے کہ آیت میں فرمایا گیا ہے اگر تمہارے درمیان کسی معاملہ میں تنازع ہو جائے تو اس کے فیصلہ کی صورت یہ ہے کہ اس معاملہ کو صرف اللہ اور رسول کی طرف لوٹا دو۔ یہ نہیں فرمایا کہ اس تنازع صریحہ معاملہ کو امام کی طرف بھی لوٹایا جائے۔ اگر بیان اولو الامر سے مراد امام معصوم، مفترض الطاعة (جس کی تابع داری واجب ہو) تو عند التنازع فرده الی الامام یا فرده الی اولی الامر کی تصریح چاہیے تھی مگر ایسا نہیں کیا گیا۔ تو معلوم ہوا کہ اولی الامر سے ائمہ اثنا عشر مراد لیا ہرگز درست نہیں ہے۔ (احکام القرآن جصاص و تفسیر کبیر رازی تخت آیتہ بہذا)

(۳)

سوم یہ عرض ہے کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ اقدس میں اولو الامر کی تابعداری کے لیے لوگ مامور تھے اور یہ ایک محلی ہوئی حقیقت ہے کہ ان ایام میں حضرت علیؓ امام تھیں تھے تو یقیناً معلوم ہوا کہ اس عمدہ بتوت کے دور میں اولو الامر حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے امراء تھے جن کی اطاعت و تابعداری لوگوں پر واجب تھی بشرطیک وہ کسی معصیت کا حکم نہ دیں۔

(احکام القرآن جصاص تحت الایت)

(۴)

چہارم یہاں سے یہ بات بھی واضح ہوتی ہے۔ اولو الامر مخصوص تھیں ہوں گے وجبہ ہے کہ کسی "مخصوص شخصیت" کا خلاف کرنا اور اس سے کسی معاملہ میں تنازع کرنا بالکل روانہ نہیں جیسے پیغمبر اور رسولؐ کی ذات کے ساتھ خلاف و تنازع نہ چاہیز ہے یہاں بھی اسی طرح ہوتا لیکن یہاں تواریخ میں ہے تو ارشاد ہے

یعنی اولو الامرا اور تہارا کسی بات میں تنازع عد ہو جائے تو کتاب اللہ اور سنت رسولؐ کی طرف رجوع کیا جائے۔

معلوم ہوا کہ ان سے کسی مرحلہ پر تنازع عد بھی ہو سکتا ہے۔ اور اگر اولو الامر مخصوص علی الاطلاق اور واجب الطاعة ہوتے تو ان کے ساتھ تنازع عد اور خلاف کرنے کا کوئی مطلب نہیں رہ جاتا۔

ان چیزوں میں عور و فکر کرنے سے صاف عیاں ہوتا ہے کہ آیت ہذا کا معنی اور مفہوم وہی صحیح ہے جو اہل اہمیتہ و اجماعتہ نے پیش کیا ہے اور جو شیعہ دوستوں نے یہاں بارہ امام مخصوص واجب الطاعت مراد لے رکھے ہیں۔ یہ کسی صورت میں درست نہیں۔

## سنت رسول اللہ ﷺ سے اسناد

ذیل میں چند احادیث اس مسئلہ کی خاطر بطور اسناد لال پیش کی جا رہی ہیں  
ان میں کتاب و سنت کی اطاعت و تابعیت کا مفہوم یا تصریح موجود ہے یعنی اس  
استطراداً نہیں۔ اب ان احادیث کو درج کیا جاتا ہے۔

### روایت اول موطا امام مالک متوفی ۱۹۷ھ

قال مالک انتہا بلغہ ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قال  
تیکت قیکم امرین لئے تفلو امام تیکتم بهما کتاب اللہ  
و سنتہ تبیہ۔

(۱) موطا امام تیکم صفحہ ۳۶۳ مابعد المیت عن القول فی القدر طبع محبی

(۲) الاحکام فی اصول الاحکام لابن حزم الظاهری صفحہ ۱۰۷ الجزء الثالث من الفصل الاول  
طبع جدید مصری

یعنی مالک کو یہ بات سچی ہے کہ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے قریا کہ میں نے  
تمہارے اندر دو چیزیں چھوڑی ہیں جب تک ان دونوں کو پکڑے رکھو گے ہرگز  
گمراہ نہ ہو گے ایک اللہ کی کتاب ہے دوسری اس کے بنی کی سنت ہے۔  
فائدہ ۵: یہاں یہ ذکر کرنا منفعت سے خالی نہیں ہے کہ روایت مذکورہ مرسلا  
ہے اور ”مرسلات“ و ”بلاغیات“ مالک مقبول ہیں۔

۱۔ امام مالک کے متعلق ترمذی کتاب العلل صفحہ ۲۳۶ میں مذکور ہے کہ

قال علی بن عبد اللہ قلت لیحییٰ مرسلات مالک؟ قال ہی  
احب الی تعلق یحییٰ لیس فی القوم احدها صاحب حدیثاً من مالک۔

یعنی علی بن عبد اللہ کہتا ہے کہ میں نے یحییٰ سے مالک کی مرسل روایات

کے متعلق گفتگو کی۔ یحییٰ نے کہا کہ یہ میرے نزدیک پستہ ہے ہیں۔ اور قوم میں کوئی ایسا شخص نہیں ہے جو امام کے سے زیادہ صیغہ حدیث رکھتا ہو۔ ۲۔ اور حنفیہ کے ہاں مرسل روایات نیز معتبر ہیں چنانچہ ”توضیح وتلویح“ رالرکن (الثانی فصل فی الانقطاع) میں لکھا ہے کہ :

مرسل الصحابی مقبول بالاجماع ومرسل القرآن الثانی  
والثالث يقبل عرتدتا وعتمد مالک۔

یعنی صحابی کی مرسل روایات تو بالاجماع مقبول ہے اور تابعین و تبع تابعین کی مرسل روایات حنفیہ اور عالمگیری کے نزدیک مقبول ہیں۔  
تبیہ : حافظ ابن عبد البر نے اپنی ”تصییف“ ”تجزیہ المحتیہ“ میں موطا کی حدیث مندرجہ بالا کے متعلق یہ تحقیق لکھی ہے کہ :

هذا حديث محفوظ مشهور عن النبي صلى الله عليه وسلم عند اهل العلم شهادة يكاد يستغني بها عن الاستاد وقد ذكرناه مستنداً في كتاب التمهيد۔

(تجزیہ المحتیہ لابن عبد البر سفہ ۲۵۱ طبع مصر)

یعنی اہل علم کے نزدیک حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ حدیث محفوظ و مشهور ہی آرہی ہے اور اسی قدر اس کو شہرت حاصل ہے کہ اسناد کے ذکر سے مستغنی ہونے کے قریب ہو گئی ہے۔

اب ناظر ان کلام کے افادہ کے لیے حافظ ابن عبد البر کی مہل کتاب (المحتیہ) سے دو عدد روایات نقل کی جاتی ہیں جن کا اسناد حصل کتاب میں موجود ہے۔ ہمارا اختصار کے پیش نظر صرف تین درج کی جاتا ہے امام عالمکش کی مرسل روایت کی تائید میں ابن عبد البر نے دو عدد مرفق روایات اس مقام میں نقل کی ہیں وہ پیش نہ دست ہیں۔

اَوْلَى . . . عَنْ ابْنِ صَالِحٍ عَنْ ابْنِ هَرْبَرَةَ قَالَ قَالَ رَسُولُ  
اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اِنِّي قَدْ خَلَقْتُ فِيكُمْ  
اثْتَيْنِ لَهُ تَضَلُّلُو اَبْعَدُهُ مَا كَتَبَ اللَّهُ وَسَنَّتِي -

{ رَكَابُ التَّهِيْدِ الْمَأْفِيُّ الْمُوَطَّا مِنَ الْمَعْانِي وَالْاِسَانِي ص ۶۵۳۵ }

{ (قلمی) پیر حبینہ اسد حلاں بن عبد البر تحت البلاغیں است - }

یعنی ابو سہریہ کہتے ہیں کہ رسالت ماب صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میں  
نے دو چیزیں تم میں سچے چھوڑی ہیں۔ ان کے (تمثیل کے) بعد تم ہرگز نہ گمراہ ہو گے۔  
وہ اللہ کی کتاب اور سیری سنت ہے۔

د و م . . . عَنْ كَثِيرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍ وَبْنِ عَوْفٍ عَنْ ابْيِهِ  
عَنْ حَبْدَةَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
تَرَكْتُ فِيكُمْ أَمْرَيْنِ لَنْ تَضَلُّو اَمَا تَمْسَكْتُمْ بِهِمَا  
كَتَابَ اللَّهِ وَسُنْنَةَ نَبِيِّهِ (صلی اللہ علیہ وسلم)

{ رَكَابُ التَّهِيْدِ الْمَأْفِيُّ الْمُوَطَّا مِنَ الْمَعْانِي وَالْاِسَانِي ص ۶۵۳۵ ج ۶ }

{ (قلمی) پیر حبینہ اسد حلاں تحت بلاغات امام مالک است - }

یعنی عمر بن عوف صحابی کہتے ہیں کہ بنی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ  
میں نے تم میں دو چیزیں (چھوڑی ہیں)۔ حبیت تکم ان کے ساتھ تک کر دو گے  
تو ہرگز گمراہ نہیں ہو گے وہ اللہ کی کتاب ہے اور اس کے بنی کی سنت ہے۔

## روایت دوم (سیرۃ ابن ہشام متومنی ۲۱۸ ص)

عَنْ ابْنِ سَعِيدِ الْقَدْرِيِّ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
فَاعْقَلُو اِيَّهَا النَّاسُ قَوْلِي قَوْلِي قَدْ لَعْنَتْ وَقَدْ تَرَكَتْ  
فِيكُمْ مَا اَعْتَصَمْتُمْ بِهِ قَلْنَ تَضَلُّلُو اَبْدَ اَمْرًا بَيْنَا

کتاب اللہ و سنت نبیتہ۔ (سیرۃ ابن ہشام خطبۃ محیۃ الوداع)  
ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے خطبۃ  
محیۃ الوداع میں فرمایا کہ اسے لوگوں میں کوئی بات کو سمجھو جیتیں میں نے دین کی تبلیغ کی  
اور میں نے تم لوگوں میں وہ واضح روشن چیز پھوڑی ہے اگر تم اس کو اخذ کرو گے  
تو ہرگز گمراہ نہ ہو گے وہ اللہ کی کتاب ہے اور اس کے نبی کی سنت ہے۔

### روایت سوم (ابن ابی الدنيا متفق ۲۸۱ ص)

”اخراج ابن ابی الدنيا عن ابی سعید الخدری قال خرج علينا  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فی مرضه الذي توفی فیه  
وخفی فی صلاة الخدایة فقال ای ترکت فیکم کتاب اللہ عز وجل  
وستی قاستنطموا القرآن بستی فانه لن تمعن ابصارکم  
ولن تزل اقدمکم ولن تقصرا یکم ما اخذت بہما۔“

ابوسعید خدری کہتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جس مرض میں فوت ہوئے  
ہیں۔ اس میں ہمارے پاس تشرییف لائے ہم صحیح کی نظر میں تھے۔ فرمایا کہ میں  
نے تمہارے درمیان اللہ کی کتاب اور اپنی سنت پھوڑی بے پس قرآن کی تشرییف  
میری سنت کے ذریعے کرو تمہاری آنکھیں اندر ہوں گی اور تمہارے قدم نہ  
پھیلیں گے اور تمہارے باتح کو تاہی تکریں گے جب تک تم لوگ کتاب و سنت  
کو اخذ کر لے رکھو گے۔

۱- (الصواعق المحرقة لابن حجر فضائل علی المرتضی افضل الشافعی تخت حدیث ابن)  
{ صفحہ ۵ } بحوالہ ابن ابی الدنيا

۲- روایت بذا خلیف بغدادی فی اپنے اساد کے ساتھ ”کتاب الفقیر والمتفق“ صفحہ ۹۳۔  
{ جلد اول طبع سعودی عرب میں تخت ”ذکر المخربان اسننة الاتفار ق لکتاب تفہیم درج کیا ہے }

## روايت چهارم (ابن جرير طبرى متوفى ۳۱۰ھ)

طبرى نے ابن ابی شیخ سے اپنے اسناد کے ساتھ ذکر کیا ہے کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے جمعۃ الوداع کے خطبہ میں فرمایا کہ: ... ایہا الناس اسمعوا قولی فاقی قد بلخت و ترکت قیکر ما ان اعتصتم یہ فلن تفتلو ابداً کتاب اللہ و سنته فتبیه۔

اسے لوگوا میری یات سنو۔ تحقیق میں نے تبلیغ کی اور میں نے تم میں وہ چیز چھپوڑی ہے اگر تم اس کے ساتھ تسلیک کرو گے۔ ہرگز مگرہ نہ ہو گے وہ اللہ کی کتاب ہے اور نبی کی سنت ہے۔

ذمایرخ الامم والملوک لابن جریر طبری خطبۃ جمعۃ الوداع صفحہ ۲۹ جلد ۱

## روايت پنجم (الدارقطنی متوفی ۳۸۵ھ)

مشورہ محدث دارقطنی نے اپنے مکمل اسناد کے ساتھ السنن الدارقطنی میں اس کو درج کیا ہے:

..... عن ابی هریرۃ رضی قال قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خلقت فیکم شیئین لئن تفتلو بعد هما کتاب اللہ و سنته ولن یفتراحتی یردا علی الْحَوْض۔

حضور علیہ السلام نے فرمایا۔ میں نے تم میں دو چیزیں اپنے بعد چھپوڑی ہیں ان کو اخذ کرنے کے بعد تم ہرگز مگرہ نہ ہو گے۔ اللہ کی کتاب اور میری سنت اور یہ دونوں ایک دوسرے سے جدا ہوں گی۔ حشیث کہ میری سے پاس حوض پر وارد ہوں

۱- (الستن للدارقطني صفحه ۵۲۹ مطبع انصاری دہلی)

۲- (دایت بذر آن خطیب بغدادی نے اپنے انساد کے ساتھ کتاب لفقيہ والتققیہ صفحہ ۹۲ جلد اول پر سخت ذکر الحجراں استاد اتنہ رق الكتاب میں تفصیل درج کیا ہے)

## روایت ششم (مترک حاکم متوفی ۲۰۰۵ھ)

”عن ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم خطب الناس في حجة الوداع فقال يس الشيطان بآن يعبد بالرعنكم ولنكته رضي الله عنهما أن يطاع في ماسوا آذالك معاشر قرون من أعمالكم فاحدروا إيهما الناس إني قد تركت فيكم ما أنتم بعاجل به فلن تصلوا به أكتاب الله وسنناته شيئاً“

این عیاس رضی الله عنہ سے روایت ہے کہ بنی کیم صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں کو حجۃ الوداع میں خطبہ دیا۔ فرمایا کہ اس بات سے تو شیطان نا امید ہو چکا ہے کہ تمہاری زمین میں اس کی پرستش کی جائے لیکن وہ پسند کرتا ہے کہ اس عبادت کے بغیر تمہارے عمل کو حقیر جانتے کی صورت میں اس کی اطاعت کی جائے۔ لوگوں اخوف کرتا ہیں تمہارے درمیان وہ چیز چھوڑتا ہوں اگر اس کے ساتھ اخدا اور تمسک کرو گے تو کبھی بھی گمراہہ ہو گے وہ چیز اللہ کی کتاب ہے۔ اور اس کے نبی کی سنت ہے۔

- ۱- مترک حاکم جلد اول صفحہ ۹۳ طبع دن باب کتاب العلم
- ۲- کتاب السنۃ محمد بن نصر الروزی صفحہ ۲۱ مطبوعہ الریاض ( سعودی عربیہ)
- ۳- (الحکام الاحکام لابن حزم جلد سادس باب ۳۶ صفحہ ۸۰۹-۸۱۰)

## روایت هفتم

”...عن انس بن مالک رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم

و سلم قال قد تركته فيكم بيد ما ان اخذته ثم لن تصلوا  
كتاب الله و مسنته نبيكم .

انس بن مالك رواية ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اپنے بعد  
میں نے تم میں وہ چیز حجیڑی سے اگر اس کو تم اخذ کرو تو ہرگز گمراہ نہ ہو گے ۔ وہ اللہ  
کی کتاب ہے اور تمہارے بی کی ممتنت ہے ۔

د اخبار اصفہان لابی تیعم اصفہانی جلد اول صفحہ ۱۰۳ محتوا تذکرہ احمد بن خطا

### روایت ششم

(ابو النصر البجزی متوفی ۳۳۳ھ)

.... کتاب الله و مسنته لن یتعذر احتیاط برداشی علی الموضع :

{ کنز العمال کلام جلد اول صفحہ ۱۰۳ بحوالہ ابی النصر البجزی فی الابات عن ابی ہریرۃ  
رضی اللہ عنہ طبع حیدر آباد دکن }

### روایت هم

(بیہقی ص متوافق ۳۵۸ھ)

.... عن ابی عیاض ان رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم  
خطب الناس فی حجۃ الوداع فقال يا ایها الناس انی ترکت  
فیکم ما ان اعتصمتم بہ فلن تصلوا ابدا کتاب الله و  
سنته نبیتہ ۔

(سنن الکبیری بیہقی جلد عاشر صفحہ ۱۱۰ طبع دکن)  
رب ، الا عتقاد علی مذهب السلف البیقی ص ۱۱۰ طبع قاهرہ - مصر

### روایت دهم

(بیہقی متوافق ۳۵۰ھ)

.... عن ابی ہریرۃ رضقال قال رسول الله صلی اللہ علیہ  
و سلم (فی قد خلقت فیکم مالن تصلوا بعد هماما اخذت

بهمما و عملتم بعما كتب الله و سنتي و لن تفرقوا حتى يردا على  
الحوض - (۱) السنن الابكياني جلد عاشر ص ۱۱۳ (طبع دكنا)

(۲) روایت پدر اکو خلیل بن عبادی نے اپنے اساد کے ساتھ کتاب الفقیہ والمتفق  
ص ۱۲۳ ج اقل پر تخت ذکر الخبر بان السنتہ لاتفاق اکتاب "میں پر تفضیل درج کیا ہے"

## روایت یازدهم (ابن عبد البر متوفی ۴۶۳ھ)

.... حدثنا كثير بن عبد الله بن عمر و بن عوف المزني عن أبيه عن  
جده عن النبي صلی الله علیه وسلم انه قال تركت فيكم امری  
لن تضروا ما تمسکتم بعما كتب الله و سنت رسوله -

(جامع بيان العلم وفضله باب فضائل التقليد ونفيه الخ)

ص ۱۰ طبع مصر (ابن عبد البر اندازی)

## روایتدوازدهم (متدرک حاکم)

.... عن أبي صالح عن أبي هريرة رضي الله عنه قال قال رسول الله رضي الله عنه  
سلم اني قد تركت فيكم الشيئين لن تضروا بعد هما كتاب الله و سنتي  
ولن يتمفرقوا حتى يردا على الحوض -

(۱) متدرک حاکم کتاب العلم جلد اول ص ۹۳

(۲) الا حکام فی اصول الاحکام لابن عزیم الظاهري ص ۱۰۰ باب ۳۶  
فی البطل التقليد - الجزء السادس

متدرک بالارویات میں مشتمل ہے کہ دوازدهم تک ترجیح ذکر نہیں کیا گیا اس لیے  
کہ سابق تراجم کے موافق یہ ترجیح ہے کوئی الگ چیز نہیں -

ان احادیث کے اندراج کے بعد چند ایک مروضات پیش کی جاتی ہیں جو فتاویٰ

التفات ہیں :

(۱۱)

ایک چیز تو یہ ہے کہ اشیات مدعی کے لیے یہ روایات اپنی جگہ خوب واضح ہی کنٹاری  
 تشریح کی محتاج نہیں ہیں مقصود یہی ہے کہ صرف کتاب و سنت کی تابعیتی بالاستقلال  
 واجب ہے مستقل اور کسی کی اطاعت واجب نہیں ہے۔ ان روایات، مندرجہ نے  
 اس مطلب کو صاف بیان کر دیا ہے کوئی خاباتی نہیں رکھا۔ ارشاد ہوتا ہے کہ  
 ان دو نوں چیزوں (کتاب و سنت) کے ساتھ اعتمام کر دے اور تک کر دے گے ان دونوں  
 کو اخذ کر دے گئے تو تم ہرگز گمراہ نہ ہو گے۔ اگر بالفرض اہل بیت و عترت کے ساتھ اسی درجے  
 میں تک کرنا دا جب ہے تو ان دونوں کو اخذ کر دے چیزوں کے ساتھ تبیرا اہل بیت کا ذکر ایک  
 ضروری امر تھا جو یہاں بالکل مفروض ہے۔ معلوم ہوا کہ اصل دو بھاری رثیقیں چیزیں یہی کہا۔  
 اللہ و سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم، میں جن کی اطاعت کے بیزدین مکمل نہیں ہو سکتی  
 صحیح روایات میں انہی دو چیزوں کو امرین اور "اثنین" کے مختلف عنوانات  
 سے تبیر کیا گیا ہے اور چیزوں کے ساتھ تک کرنا اور ان پر علیحدہ کا ذکر ناجاری  
 اور رثیقیں امر ہے اس وجہ سے ان کو بعض تفاسیت میں "ثقلین" کے نام سے جیسی دو صورت کیا  
 گیا ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی اپنی امت کے حق میں یہی شور و صیت ہے جس کو  
 تاکید کے ساتھ بار بار فرمایا گیا ہے۔

(۱۲)

دوسری یہ چیزیں اس قابل وضاحت ہے کہ بعض روایات میں جو صرف کتاب اللہ کے  
 ساتھ تک کرنے اور اخذ کرنے کا مشرک دار ہے۔ وہاں سنت کا ذکر ہے موجود نہیں ہے  
 تو اس کا مطلب علماء نے ایک توبیان کیا ہے کہ چونکہ سنت نبوی "کتاب اللہ" کے  
 مضمایں و ملالیں کل بیان کنندہ ہے اس بنا پر کتاب اللہ کے ذکر نے سنت کے ذکر  
 سے مستفی کر دیا ہے کتاب "صواعق محرق" الباب الحادی عشر فی فضائل اہل الہیت میں  
 یہی مطلب عبارت ذیل میں مندرج ہے۔ فی روایتہ کتاب اللہ و سنت ہی المراد  
 من الاحادیث المفتضۃ علی الکتاب لان السنۃ مبینۃ لہ فاعنی ذکرہ

عن ذکرها۔

(صواعق محرقة ص ۱۸۹)

بیزان روایات میں صرف کتاب اللہ کا ذکر ہونا اس وجہ سے بھی ہے کہ کتاب اللہ کا مفہوم عمل باستہ پر مشتمل ہے جیسے اطیعوا اللہ و اطیعوا الرسول اور ما انتکم الرسول مخدودہ و ما ہما کہ عنہ فا نتهوا سے یہ چیز واضح ہے۔ پس عمل باکتاب سے عمل باستہ لازماً حاصل ہو گا کتاب عرب المبید و شرح ابی داؤد جلد دوم ص ۱۲۸ اور "بند المجموع" جلد سوم ص ۵۵ کتاب الحج میں یہ توضیح منقول ہے: اہم اقتصر علی الکتاب لدنہ مشتمل علی العمل یا نہ لقوله تعالیٰ اطیعوا اللہ و اطیعوا الرسول و قولہ ما انتکم الرسول مخدودہ و ما ہما کہ عنہ فا نتهوا فیذم من العمل باکتاب العمل باستہ۔ ان توضیحات کے پسیں نظر وہ روایات ہیں میں صرف کتاب اللہ پر عمل درآمد کا حکم دیا گیا ہے۔ ان مندرجہ بالا روایات سے مفہوم مختلف نہیں ہیں۔ مقصد کے اعتبار سے یہ تمام روایات محدث متفق ہیں۔

ناظرین کرام پر واضح ہو کہ وہ روایات جن میں کتاب اللہ کی اطاعت اور اس پر عمل درآمد کا ذکر پایا گیا ہے۔ جنم ان کا ایک اجمالی خاکہ ذیل میں درج کرتے ہیں۔

## اول

قال طلحة الباسی سئالت عبد الله بن ابی اویفی هل اوصی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قال لا ! فشت لما امرنا بالوحیة ولع بیوص ؟  
قال اوصی بكتاب اللہ عز وجل -

(مسند ابی داؤد طیلیسی ص ۱۰۰ مسندات عبد الله بن ابی اویفی طبع دائرۃ المعارف دکن)

## دوم

ابن تاریخ فیکہ کتاب اللہ هو حبل اللہ من اتبعه حکاہ علی  
المحدثی و من ترکہ کان علی الصدالة -

ابن القیام بل ماقول ص ۳ بحوار ابن شیبی

عن زید بن ارتسم ،

## سوم

وقد تركت فيكم مالن - تضليوا بعدى ان اعتصمت  
بـهـ كـتابـ اللـهـ - .  
الـبـداـيـةـ لـابـنـ كـثـيرـ صـ ٢٠ ، جـ ٥  
احـدـ عـنـ جـابـرـ بـنـ عـبـدـ اللـهـ )

## چهارم

وقد تركت فيكم مالن تضليوا بعدى ان اعتصمت بهـ كـتابـ  
رـصـحـعـ مـلـمـ صـ ٣٩ـ جـلـدـ اـقـلـ بـابـ حـجـةـ النـبـيـ حـلـلـ اللـهـ  
الـلـهـ - .  
عـلـيـهـ وـسـمـ . عـنـ جـابـرـ بـنـ عـبـدـ اللـهـ . طـبـعـ دـبـيـ )

## پنجم

..... وـاـنـىـ قـدـ تـرـكـتـ فـيـكـمـ مـالـنـ تـضـلـيـواـ بـعـدـهـ اـنـ  
اعـتـصـمـ بـهـ كـتابـ اللـهـ دـالـيـدـ وـاـوـدـ بـابـ صـفـتـ حـجـةـ النـبـيـ صـلـيـلـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـمـ  
جـلـدـ اـقـلـ صـ ٢٠ـ عـنـ جـابـرـ بـنـ عـبـدـ اللـهـ )

## سـتـشـمـ

قـدـ تـرـكـتـ فـيـكـمـ مـالـنـ تـضـلـيـواـ انـ اـعـتـصـمـتـ بـهـ كـتابـ اللـهـ  
ابـنـ نـاجـ بـابـ حـجـةـ النـبـيـ صـلـيـلـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـمـ عـنـ جـابـرـ بـنـ عـبـدـ اللـهـ )

## هـفـنـتـ

عـنـ جـبـيـرـ بـنـ مـطـعـمـ قـالـ كـنـاـ مـعـ النـبـيـ صـلـيـلـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـمـ فـيـ الـجـنـفـ  
قـالـ الـلـيـسـ تـشـهـدـ وـتـ اـنـ لـاـ إـلـهـ إـلـاـ اللـهـ وـاـنـ رـسـوـلـ اللـهـ وـاـنـ الـقـرـانـ  
قـدـ جـاءـ مـنـ عـنـ اللـهـ قـتـنـاـ بـلـكـاـ قـالـ فـاـيـشـ وـفـاتـ هـذـاـ الـقـرـانـ طـرـفـهـ  
بـيـدـ اللـهـ وـطـرـفـهـ يـاـ يـدـيـكـمـ فـتـكـواـ بـهـ فـاـنـكـمـ لـكـ تـهـلـكـواـ وـلـتـ  
تـضـلـيـواـ بـعـدـهـ اـبـداـ (ـ رـوـاهـ اـبـرـارـ ،ـ اـتـرـبـيـهـ وـاـتـرـسـبـ بـلـمـنـدـرـ ) بـاـبـهـ  
اـتـبـاعـ اـكـتـابـ وـاـسـتـةـ )

## هشتم

.... عن أبي الشريح الخزاعي قال خرج علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال ابشر وابشروا الياس تشهدون ان لا إله إلا الله وان رسول الله قالوا نعم قال فان هذا القرآن سبب طرفة بيد الله وطرفة بآيديكم فتمكوا به فانكم من تضليل ولن تهلكوا بعدها ابداً - رسمح ابن حبان جلد اول طبع مصر ص ٢٤٦ ذكر لغى الفضلال عن الانفاس بالقرآن

## نهم

.... عن زيد بنت ارقم قال ريزيد بن حيان دخنتنا عليه فتناه الله لقد رأيت خيرها صحبت رسول الله صلى الله عليه وسلم وصيانته خلفه فقال نعم وانه صلى الله عليه وسلم خطنا فتال اف تارك خيم كتاب الله هو حبل الله من اتباعه كان على ايمانه ومن تركه كان على الضلال -

(رسمح ابن حبان ص ٢٨٢ ج اول ذكر اشباث البدى لم يتب القرآن)

## دهم

.... عن أبي شريح الخزاعي قال خرج علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال الياس تشهدون ان لا إله إلا الله وان رسول الله قالوا بلى قال هذا القرآن طرفة بيد الله وطرفة بآيديكم فتمكوا به فانكم من تضليل ولن تهلكوا ابداً -

(رواية الطبراني في الكبير بمحنة زرقاء لم يتب القرآن ج ١ ص ١٤٩)

## يازد هم

.... اف اوشك ان ادعى فاجيب وان تارك خيمه ما لمن تضليل بعدة كتاب الله - (طبراني في الكبير عن زيد بن ارقم روى عن كنز العمال كلان جلد اول ص ٣٨)

## دوازدھم

... وان قد تركت نیکم مالن تضروا بعدة ات اعتضتم  
به کتاب الله"۔ (السنن الکبیری للبیقی جلد خاس ص ۸۰  
طبع دارۃ المعارف دکن عن جابر بن عبد الله)

## حاصل مقصد

مندرجہ بالا روایات کا حاصل مطلب یہ ہے کہ جی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے امت کو بطور وسیت ارشاد فرمایا ہے۔ یہی نے تم میں اللہ کی کتاب چھوڑی ہے یہ رے بعد اس کے ساتھ تسلیک کر دے گے۔ اس کو مضبوط پکڑو گے تو تم ہرگز گمراہ نہ ہو گے۔ جو کتاب اللہ کی اطاعت کر رہے گا، وہ ہدایت پر رہے گا۔ جو اس کی پریوی کو چھوڑ رہے گا وہ گمراہی میں با پڑی رہے گا۔ قرآن مجید ایک رسی کی مشال ہے۔ اس کی ایک جانب تہار ہاتھ میں ہے اور دوسری طرف دستِ قدرت میں ہے۔ اس رسی کو خوب تھام رکھو گے تو بلاکت نہ آئے گی۔

ان تمام روایات میں صرف کتاب اللہ کی اطاعت اور اس کے ساتھ اخوند تسلیک کا بیان دار دیے اور "شیخ تجویی" کی اطاعت اللہ کی اطاعت کے ضمن میں آجاتی ہے اور ان تمام مندرجہ روایات میں کسی ایک جگہ جھی عترت و اہل بیت کی اطاعت کا مذکور نہ ہونا اس چیز کا ذریعہ نشان ہے کہ اصل اطاعت کتاب دستیت کی ہی امت پر واجب ہے۔ کتاب دستیت کی اطاعت کے درجہ میں کسی اور کی اطاعت واجب نہیں۔ خواہ حکام مسلمان ہوں یا اہل بیت و عترت، ہوں یا علماء دین ہوں۔

## ایک فائدہ

مندرجہ روایات میں پانچ عذر حدیثیں جو بابر بن عبد اللہ سے مردی ہیں اور مختلف محدثین نے ان کو اپنے اپنے اسناد کے ساتھ نقل کیا ہے۔ اس میں یہ بات شیعہ احباب،

کے لیے منابع فرحت بخش واقع ہوئی ہے کہ جابر بن عیاد اللہ سے روایت کرنے والے امام محمد باقر ہیں اور محمد باقر سے روایت کرنے والے امام جعفر صادق ہیں پھر جعفر صادق سے مختلف تلامذہ نے روایت لفظ کی ہے۔ ان تمام مواضع میں کتاب اللہ کا تذکرہ ان ائمہ کرام نے کیا ہے لور علی یا الحکم کے ضمن میں جملہ باستثنہ ذہر سے دلائل قطعیت کے پیش نظر لازمی طور پر آجاتا ہے لیکن اہل بیت و عترت کا ذکر کہیں ایک جگہ بھی نہیں کیا گیا اور مقام ذکر کیں ایک چیز کا ذکر کیا جانا اس کے غیر ضروری ہونے کی دلیل ہوتا ہے پس ائمہ کرام کی روایات سے بھی یہ بات واضح ہوئی کہ کتاب دوست کے درجہ میں اہل بیت کی اطاعت واجب نہیں ہے اور نہ ہی ضروری ہے۔ ورنہ ان جیسے مواضع میں کتاب دوست کے تذکرہ کے ساتھ ساتھ اہل بیت کی اطاعت کا ذکر خیس بھی ضرور کیا جاتا۔

## ایک اشتباہ

کتاب اللہ دوستی کے عنوان سے متعدد روایات اور اسی طرح صرف کتاب اللہ کے مضمون کی بھی متعدد روایات درج کی گئی ہیں مگر ان کی صحبت اتنا کوئی طرف اختیت نہیں کیا گیا۔ حالانکہ کتاب اللہ و عترتی اہل بیتی کے الفاظ سے جس تدریب اور روایات میسر ہوئی ہیں تین چار روایات کے مابین اتفاقیہ روایات کے حق میں صحبت بند کے اعتبار سے جرح و قدح کی گئی ہے اور ان کو مجرد حق تباہت کیا گیا ہے۔

## الازالتة

اس کا مختصر آجواب یہ عرض ہے کہ جس روایت کا معنی و مضمون بعض قرآنی ہیں موجود ہے۔ اس میں اسناد کی بحث نہ بھی کی جائے تو بھی وہ روایت قابل قبول ہوتی ہے۔ وہ تحقیق اسناد کی طرف توجیہ کرنے کی ضرورت سی نہیں ہوتی۔ بیساں بھی ان روایات کا مضمون پونکہ بعض قرآنی میں بصرافت موجہ ہے اس لیے یہاں صحبت اسناد کی طرف

التفات کرنے کی حاجت ہی نہیں۔ بخلاف ان روایات کے جو حصہ اول میں درج ہوئی ہیں کہ ان کا مضمون اپنے قرآنی میں صریحًا موجود نہیں ہے اس وجہ سے ان کی صحت اساد کی ہرف تو ہبہ کرنا خلاف قواعدہ نہیں ہے۔

### تثییہ:

روایت "کتاب اللہ و سنتی" ہم نے متعدد بساند کتب سے درج کی ہے۔ اس پر بعض لوگوں کو یہ دہم پیدا ہوا کہ "کتاب اللہ و سنتی" کی پیش کردہ سب روایات ضعیف اور مزدک ہیں یہکل بعض موڑ رکھے ہیں۔ حالانکہ یہ بات درست نہیں اور علماء کے یہاں کردہ تواعده کو بخواہی ہے۔ مزید یہاں ہم نے اس اپدین میں "کتاب اللہ و سنتی" کی مزید سات عدد روایات تلاش کر کے سالقہ روایات کے ساتھ اضافہ کر دیا ہے۔ شیخ ابن حرم الطاہری سے ایک بساند روایت۔ علامہ ابن عثیمین سے دو عدد بساند روایات۔ خطیب بنزادی سے تین عدد بساند روایات اور شیخ المرزوqi سے ایک عدد بساند روایت نقل کر کے پیش کر دی ہے۔ اب سابق علماء کرام اور مذکورہ بالاحضرات کی روایات کو ملا کر نظر ک جائے تو اس ایت کے نقل کرنے والے کبار علماء کا ایک جم غیرہ ہے جو اپنی اپنی سند کے ساتھ روایت ہڈا کو اپنی تصانیف میں درج کر رہا ہے۔

فلحدا یہ حدیث کبار علماء میں درجہ شریت کو پہنچ جھی ہے اور اساد کے طلب کیے جانے سے مستغتی ہو گئی ہے۔ جیسا کہ این عثیم البرساحی نے اپنی کتاب تحریر المتنہ کے ص ۲۵۱ پر اس چیز کو درج کیا ہے اور ہم اس قول کو سابقہ درج کر رکھے ہیں۔

۱) نیز اہل علم بطور قاعدة اور مثالیہ کے فرمایا کرتے ہیں کہ جس روایت کو امت کی تلقی بالغقول محاصل سوتراں کے صدق کے ساتھ تلقین کیا جاتا ہے۔ اور وہ روایت امت کی تلقی کے بعد طلب، اساد کی سماج نہیں رہتی۔ خطیب بنزادی نے اس مسئلہ کو ذیل مقامًا میں تحریر کیا ہے:

۱۔ کتاب - الفقیہ و المتفقہ ص ۴۶۷ ج ۱ تحقیقت پاب۔ القول فی الشیة المسروقة

من النبي صلی اللہ علیہ وسلم ... اخ

۲- کتاب الفقیہ والمتقویہ ص ۱۸۶ ج ۱، ص ۱۹۰ ج ۱ باب القول فی الاجتہاج

صحیح القياس درازم العمل ہے۔

۲) اور ایو بکرا بحصاں الحنفی نے اس چیز کو صراحت کے ساتھ لکھا ہے کہ ایک روایت آحاد کے طبق سے مردی ہے اور لوگوں نے اس روایت کو قبل کیا ہے یعنی اس کو تلقی بالعقل حاصل ہے، وہ ہمارے نزدیک متواتر کے معنی میں شمار ہوتی ہے ... لات مات تلاہ انس باقیوں مرت اخیار الاجماد فضو عنده فی معنی المتواتر۔

احکام القرآن للحصاں الحنفی جلد اول ص ۲۵۶ طبع اول مصري

تحت الطلق مرتان بحث ذکر الاختلاف فی الطلق بالرجال

۳) علام ابن الحمام حنفی نے فتح القیری شرح ہدایہ کے متعدد مقامات میں اس مسئلہ کو لکھا ہے۔ ایک مقام میں روایت طلاق الامۃ شتان وعد تھا حیضان کی بحث کے سخت امام مالک کا قول نقل کرتے ہوئے لکھا ہے: و قال حالک شهرہ الحديث بالمدینۃ تغیرت صحة مسندہ: فتح القیری ص ۲۳۳ ج ۳ تحت روایۃ طلاق الامۃ شتان۔ یعنی امام مالک، فرماتے ہیں کہ مدینہ طبیبہ میں روایات میں، جو حدیث شہور (عنده العلام) ہو جائے وہ صحت مسندے ستفی ہو جاتی ہے۔

۴) علام ابو بوطی نے تدریب الراوی (شرح تقریب)، میں صحت حدیث کی بحث میں مسئلہ ہمہ کے یہی الاستاذ کا راستے این عید ایر کے اقوال نقل کیے ہیں وہاں فرماتے ہیں کہ علام کی طرف سے تلقی بالعقل حاصل ہونے سے روایت صحیح بھی جاتی ہے۔ پھر اس فن کے مشور عالم استاذ ابو الحسن الاسفاری کا فزان نقل کیا ہے قال الاستاذ ابو الحسن الاسفاری تعرف صحة الحديث اذا شتم عنده ائمۃ الحدیث بغیر تکیر منهم۔

یعنی استاذ اسفاری اس لائق فرماتے ہیں کہ حدیث کے اماموں کے نزدیک جب

ایک حدیث مشور ہو جائے اسے بنی آنکار کے امیر قبول فرمائیں تو یہ اس حدیث کی صحت کی علامت ہے اور اسکے صحیح ہونے کا نشان ہے۔

(تدریب ارادی ص ۲۲۵، ۲۵ بحث صحت الحدیث تحت التبیر الخاتم)

ان معرفات کے بعد روز روشن کی طرح یہ مدد و اسنخ ہو گیا کہ جس حدیث کو تلقی است حاصل ہو جائے اور علماء فن اس کو قبول کر لیں اور اس پر نکیرہ کریں تو وہ روایت درست ہے۔ تو روایت کتاب اللہ و شیعی "بھی علماء و محدثین میں درجہ شریت رکھتی ہے اور اس پر علماء کبار کی طرف سے انکار نہیں پایا گیا۔ بنابریں وہ طلب انساد سے شفیعی کے درجہ میں ہے اور عند العلام مقبول ہے۔

اب اس کے بعض اسناد پر اگر جرح دستیاب ہو جائے تب بھی اس کی قبولیت میں کوئی فرق نہیں آتا۔ یہ امت کے نزدیک مقبول ہوگی۔ فلیندا بعض لوگ جو "کتاب اللہ و شیعی" والی حدیث کو رد کرنے کے درپے ہوئے ہیں ان کی تحقیق صحیح نہیں مذکورہ بالاقواعد کے خلاف ہے۔ اور اللہ ان کو بہایت پنجھے اور تھلب سے نجات دلاتے۔

## شیعی مسلمان سے اصل مقصد کی تائید

ناظرین کرام کو معلوم ہے کہ ہم نے اصل منڈ کے اثبات کے لیے آیات قرآنی اور احادیث نیوی پیش کر دی میں۔ ان سے جلا را معنی واضح طور پر ثابت ہو چکا ہے اور کوئی کا اشتباه یا قی نہیں رہا۔

اب ہم شیعہ احیا بک کتابوں سے بھی بطور ازام اس مضمون کی تائید و تاکید کے لیے اتنا عشرہ حوالہ جات پیش کرنا چاہتے ہیں۔ ان حوالہ جات میں کتاب و سنت پر علماء مدد کرنے اور ان کو قائم رکھنے کی ترجیب دلائی گئی ہے۔ اور صرف کتاب و سنت سے دین انذ کرنے کے لیے ارشاد فرمایا گیا ہے اور ان دونوں (کتاب و سنت) کو ہر خرادر ہر قول کے رد و تبریز کا میا ر قرار دیا گیا ہے اور ان دونوں چراغوں کے روشن اور در خلدر رکھنے کے متعلق فرمائیں

وصایا فوائی گئی ہیں۔ یہاں کسی مقام میں بھی کتاب دُستت کے ساتھ اہل بہت و عترت کو نہیں ملایا گیا۔

یہاں سے صاف طور پر اس چیز کا ثبوت ظاہر ہے کہ شریعت میں صرف کتاب اللہ و سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم، کو دوہ اہمیت و صدر درت حاصل ہے جو دوسری کسی چیز کو نہیں اور "محض فشرعی" اسلام میں صرف کتاب دُستت ہے۔ اہل بہت و عترت کے لیے ان دونوں کے درجہ میں الاعتراض لازم نہیں ہے اور نہ ہی اہل بہت بالاستقلال چیز شرعاً ہیں۔ اب ہم ذیل میں چند حوالہ جات، اثنا عشری دوستوں کی کتابوں سے پیش کرتے ہیں۔ ان کے شیئی علاوہ، دو مجتہدین کے یہ اقوال نہیں ہیں بلکہ انہی معاصرین کے فریادیں ہیں جن کے سخت اشاد میں ان کے بارے کوئی اشتباه نہیں ہے یہ باحکل اللہ کے صحیح ارشادات میں ہیں جو کتب معتبرہ مسلم شیعہ شیعہ ابلاغ۔ اصول کافی۔ اخجاع طبری وغیرہ میں وارد ہیں۔

## اول

.... وَكُمْ عَلَيْنَا الْعَمَلُ بِكِتَابِ اللَّهِ تَعَالَى وَسِيرَةِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ وَالْقِيَامَ بِحَقِّهِ وَالْغَشْنَ لِسَنْتَهُ =

{ درج البلاعۃ ص ۳۱۷ اول طبع مصر }

{ من خطبۃ لہ علیہ السلام عند میر صاحب محلہ البصرة یعنی حضرت علی بن نے فرمایا تمہاری رہنمائی کے لیے چمارے دست ہے۔ کتاب اللہ اور سیرت رسول اللہ کے ساتھ عمل کرنا اس کی کتاب کے حق کو قائم رکھنا اور اسکی سنت کو ملیند کرنا }

## دوم

وَقَالَ سَيِّدُ الْإِسْلَامِ مِنْ أَخْذِ دِينِهِ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ وَسِنْتِ نَبِيِّهِ ذَالِتْ الْجَمَالِ قَيْلَ أَنْ يَزْدَوِلَ وَمَنْ أَخْذَ دِينَهُ مِنْ أَهْوَاهِ الْجَوَالِ رَوَيَهُ الرَّجَالُ -  
(اسول کافی خطبہ کتاب ده طبع بکھنور)

یعنی امام نے فرمایا کہ جس شخص نے اپنے دین کو کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) سے حاصل کیا۔ پس اڑاپنی جگہ سے دوڑ ہو سکتے ہیں مگر یہ اپنے دین سے دور نہیں ہو گا اور جس شخص نے افواہ رجال یعنی لوگوں کے اقوال سے اپنادین حاصل کیا ہے اس کو کو دوسرے لوگ اپنے دین سے پھر سکتے ہیں (الصافی شرح اصول کافی از خیل قزوینی)

ان ہر دو ارشادات میں صرف کتاب اللہ و سنت رسول و سیرہ رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) پر عملِ حادم کرنے کی ترغیب پائی گئی ہے اور فرمایا گیا ہے کہ دین کا حاصل کرنا اور ہر سب سماں خذ کرنا صرف کتاب و سنت سے ہے۔ ان مواضع میں کتاب و سنت کے ماساکسی قیمتی چیز کی طرف توجہ نہیں دلائی گئی۔ اگر کتاب و سنت کے پایہ کی کوئی اور چیز ہے جس سے حصول دین ہو سکے اور دینِ حق اخذ کیا جائے تو اس کا بہان ذکر لانا لازمی امر تھا۔

## سوم

قال جعفر الصادق علیہ السلام کل مشیئی مردود الی الکتاب و اسننته۔

امام جعفر صادقؑ نے فرمایا کہ ہر چیز کو کتاب و سنت کی طرف فرمایا جائے گا۔

(اصول کافی۔ ۳۹ باب الانذ بالست طبع نول کشور)

## چہارم

.... خالر دا لی اللہ ا لاخذ بمحکمہ کتابیہ والور دا الرسول ا لاخذ بستہ

المجامعة غیر المعرفۃ۔ (ریج البلاعۃ ص ۲۳۷ ج ۲)

یعنی حضرت علیہ ترقیتے ہیں کہ شی کو اللہ تعالیٰ کی طرف رد کرنے کا مطلب یہ ہے کہ کتاب اللہ کے مکملات کے ساتھ تک کرنا اور چیز کو رسول کی جانب رد کرنے کا مقصد یہ ہے کہ اس کی سنت کو اندر کرنا۔ (ریج البلاعۃ ص ۲۳۷ ج ۲ ایک طویل مہد ہے جو اشتراخی کر حضرت علیہ ترقیت سے لکھا گیا اس کے وسط میں یہ مضمون درج ہے)۔



## پنجم

وَمَنْ كَلَمْ لَهُ عَبِيْهِ اسْتَدَمْ فِي الْمُتَكَبِّرِ ... قَالَ اللَّهُ سَجَانَهُ  
فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ أَعْلَمُ  
بِكُلِّ بَهْوَةٍ وَرَدَّهُ إِلَى الرَّسُولِ إِنْ تَأْخُذُ لِسَنَتَهُ -

یعنی حضرت علیؓ نے آیت قرآنی کی تشریح اس طرح فرمائی ہے عند التنازع کسی چیز کو اللہ  
کی طرف لوٹانے کا مطلب یہ ہے کہ کتاب اللہ کے ساتھ حکم چلانا اور اس پر عمل کرنا اور کسی چیز  
کو رسول رضی اللہ علیہ وسلم، کی جانب رکھ کرنے کا فہم یہ ہے کہ ان کی سُنّت پر عمل کرنا -

(معجم البیانات ص ۲۶۰ ج ۱)

ان ہر سہ حوالہ جات کا حاصل یہ ہے کہ جب بھی کوئی تنازع کا معاملہ پیش آئے تو صرف  
کتاب دُسُنّت کی طرف رجوع کرنے کی تعین ائمکی جانب سے کی جا رہی ہے جیسا کہ آیت قرآنی  
میں ارشاد ہے اسی کے سین وافق ائمہ معصومینؑ نے بھی تشریح کر دی ہے -

اس سے سات تینم ہو اک لفظ قرآنی اور ائمہ کرام دونوں نے صورت کے وقت صرف  
کتاب دُسُنّت کی طرف رجوع زرنے کی رہنمائی کی ہے۔ لوگوں میں تنازع کا واحد عمل صرف  
کتاب دُسُنّت کی طرف رجوع کرنا اور تسلیک کرنا ہے اور اس کسی تیری خصیت کی جانب  
توجہ کرنے کی حاجت ہی نہیں۔

## سُتُّون

وَمَعْنَى صَادِقٍ سَيِّدُ الْمُحْسِنِينَ كَمَا أَنَّ كَلِمَاتَ شَاعِرِ الْمُؤْمِنِينَ  
دُرِّيَّاتٍ كَمَا أَنَّ كَلِمَاتَ شَاعِرِ الْمُؤْمِنِينَ

دریافت کرتا ہے اور کتا ہے کہ :

فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ مُتَكَبِّرِيْنَ فَنَدِرُوا هَذِهِ الشَّهَادَاتِ عَنْكُمْ  
تَكَلُّفُنَّ فَنَا وَاقْتَ حَكْمَةُ حَكْمِ الْكِتَابِ وَالسَّنَةِ وَخَالِفُ الْعَامَةِ  
وَمَرْحَذُ بَدْ وَيَرْكَ حَاخَافُ حَكْمَةُ حَكْمِ الْكِتَابِ وَالسَّنَةِ وَوَافَقُ  
الْعَامَةِ دَ اصْوَلْ كَافِي ص ۳۹۶ مجمع زل کشور یکسن، باب اختلاف الحدیث)

مطلوب یہ ہے کہ سائل عرض کرتا ہے کہ جناب سے مشور روانیتیں ثقہ دوگ ذکر کرتے ہیں ان کو قبول کریا جائے ؟ تو امام جعفر صادقؑ نے فرمایا کہ کتاب و سنت کے مراتق تکس کا تکمیل ہوا اور وہ عامہ دینیوں کے خلاف ہوا اس کو اخذ کر لیا جائے اور جن کا کتاب فی سنت کے برخلاف حمل جواہر دینیوں کے مراتق ہوا اس کو ترک کر دیا جائے ۔

## ہفتہ

امام محمد باقرؑ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا جو حجۃ الوداع میں خطیب ارشاد ہوا ہے ز  
نقل فرمایا ہے اس میں ذیل کا فرمان بھی موجود ہے ۔

فَإِذَا أَتَاهُكُمُ الْحَدِيثَ ذَاعَ رِسْوَاهُ عَنْ كِتَابِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَسُنْنَتِ

فَمَا وَافَقَ كِتَابَ اللَّهِ وَسُنْنَتِ فَخَدَوَاهُ وَمَا خَالَفَ كِتَابَ اللَّهِ وَ

سُنْنَتِ فَلَا تَخْذُوا إِلَيْهِ ۝ (اخیان طرسی - ۲۲۴ خطیب حجۃ الوداع)

یعنی حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا حبیب کوئی حدیث متدارسے پا س پہنچے تو اس کو اللہ کی کتاب اور میری سنت پر پیش کرو ۔ جو کتاب اللہ اور میری سنت کے مراتق ہو، اس کو قبول کرو اور جو کتاب اللہ اور میری سنت کے برخلاف ہوا اس کو نہ مبتلیم کرو ۔

## ہشتم

امام جعفر صادقؑ فرماتے ہیں :

فَاتَّقُوا اللَّهَ وَلَا تَقْبِلُوا عِيَّنَاتِ مَالِكَتْ . قَوْلَ رَبِّنَا تَعَالَى وَسَنَةُ نَبِيِّنَا مُحَمَّدٌ

صَدَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ دَالِهِ ۝ رَوْجَالَ كَشْتَيْ تَذَكْرَهُ مَيْرَوْ بْنُ سَمِيْدٍ - ۱۱۳۹ -

یعنی اللہ سے ڈر و اور جو قول کتاب اللہ و سنت نبی دسلي اللہ علیہ وسلم کے مراتق ہوا کو ہماری طرف خوب کر کے کست بینوں کرو ۔

## نیم

عَنْ عَشَّامَ بْنِ الْحَلَمِ أَنَّهُ سَمِعَ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ (ع) يَقُولُ لَا تَقْبِلُوا عِيَّنَاتِ حَدِيثِنَا

## الاما وافق القراءات دادسته

رئیس المقال مانشی میں سے ۱۴۱۷ھ اول۔ ص ۲۳۶ ج ۱۳

بشام نے امام جعفر صادق ع ع کو فرماتے تھا اسے کہ ہماری جانب مذوب کر کے کوئی حدیث نہ کرو الا کہ وہ قرآن دستت کے م Rafiq ہو۔ صرف وہی قبل کرو۔

## دهم

عن ابن ابی عمير عن نعیم اصحابیہ قال سمعت ابا عیدان اللہ ع ع بیه السلام  
یقول من خائف کتاب اللہ و سنتہ محمد فقد حکم

راصول کافی ص ۳۹۔ ۴۰ باب الاخذ بالسنة

امام جعفر صادق ع نے فرمایا کہ جس نے کتاب اللہ و سنت رسول سلی اللہ علیہ وسلم کی مخالفت کی وہ کافر ہو گیا۔

ان آخری پانچ روایات کا حاصل یہ ہے کہ کسی جرا و کسی روایت کی صداقت و باطلان معلوم کرنے کا معيار صرف کتاب و سنت اور روا و قبول کا فیصلہ کرنے کے لیے کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ جی کافی ہے۔ اگر وہ چیز ان دونوں کے موافق اور مطابق ہے تو وہ قابل اعتماد و لائق انتیار ہے اور اخذ کرنے و تسلیک کرنے کے مناسب ہے اگر وہ چیز ان دونوں (کتاب و سنت) کے مخالف ہے تو قابل اعتماد نہیں ہے۔ اس کے ساتھ تسلیک کرنا درست نہیں ہے پس اس موافق پر حق و باطل کی تیزی کے لیے اور روا و قبول کو جائز ہے کہ لیے مرف کتاب و سنت کوئی اصل فواردیا گیا ہے کسی تبریزی چیز پر مدار نہیں رکھا گیا۔ یہ چیز میں سنت کے معيار ہونے اور صحیح شرعا یوں ہے کہ واضح علامت ہے اور اہل بیت و عزیز کو ان ہر دو کے ساتھ ساتھ حق و باطل کا معيار نہیں فواردیا گیا اور روا و قبول کا مدار نہیں تجویز کیا گیا بلکہ ان کے ساتھ کتاب و سنت کی طرح تسلیک کرنا غیر ضروری اور غیر لازم ہے۔

## یازدهم

و من سکلام لہ عییہ السلام قبل موتہ ... و اما وصیت نا ...

نشر کوا ہے شیئاً و محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسیدہ فلذ تضییعو سنہ اقیموا هذین  
الحمدودین و اقدوا هذین المصبا حین و خلا کم ذم مالہ تشریف دوا۔

(منج البلاغہ ص ۲۶۸ ج ۱)

حاصل یہ ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ اپنی وفات سے قبل فرماتے ہیں یہی وصیت ہے  
کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو شرکیب نہ کرنا، اس کی توحید کو قائم رکھنا اور رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسیدہ کی سنت کو مرتضیٰ کرنا۔ ان دونوں ستونوں کتاب اللہ و سنت رسول اللہ، کو  
قائم رکھنا اور ان دونوں چراغوں (توحید و سنت یا کتاب و سنت) کو روشن کیے رکھنا اور ہر  
برائی تم سے دور رہے گی تا وقیکہ تم جماعت سے علیحدہ نہ ہو۔ (منج البلاغہ ص ۲۶۹ ج ۱)

## دوازدھم

سیدنا علی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں :

وصیتی لكم ات لا تشرکوا باللہ شیئاً و محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسیدہ فلذ

تضییعو سنہ و خذ کم ذمکم - ر منج البلاغہ ص ۲۱ ج ۲

کلام لہ علیہ السلام قبل موته علی سبیل الوصیۃ لعاصرہ یہ ۱ بن ملجم )

مطلوب یہ ہے کہ سیدنا علی رضی اللہ عنہ کی آخري وصیت یہی ہے کہ لوگوں کے ساتھ کسی چیز کو مرت  
شرکیب نہ کرنا یعنی اس کی توحید اور اس کی کتاب کو ضالع نہ ہونے دینا اور رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسیدہ کی سنت کو مرتضیٰ کو مرتضیٰ کو قائم رکھنا۔ ہر برازی تم سے دور  
رہے گی۔

ناظرین کرام پر واضح ہو کہ یہ حوالہ جات حضرت علی رضی اللہ عنہ کی وفات سے کچھ ہی پہلے کی وصیتیں  
ہیں۔ اس دارخانی سے استقال باکل قریب ہے۔ ان قبیتی اور سایر کھڑکیوں کی کلام میں  
یہ وصایا بھی شامل ہیں۔ ارشاد ہو رہا ہے کہ اسلام کے ان دونوں ستونوں کو داننا قائم رکھا جائے۔  
دین کے ان دو چراغوں کتاب و سنت کو کل نہ ہونے دیا جائے۔ اور مسلمانوں کی جماعت کی  
گروہ گرده بنائیں اور تفریق و تفرق نہ اختیار کیا جائے۔

یہاں غور و فکر کرنے سے ایک چیز تو یہ حاصل ہو رہی ہے کہ آخری ساعات میں ائمہ مصویں کی جانب سے صرف "توحید و سنت اور کتاب و سنت" کے احیاد و بیان کی صیبت تو ہو رہی ہے لیکن اہل بیت و عترت کی محیت اور وجوب اطاعت کا حکم نہیں صادر ہو رہا۔ معلوم ہوا کہ "کتاب و سنت" کے پایہ اور درجہ میں ان کی اہمیت اسلام میں نہیں ہے اور اگر اہل بیت کے واجب الانتباح اور واجب التک ہونے کی کچھ اصیبیت ہوئی تو اس آخری دسیت میں اس کا اندر راجح ضرور ہوتا۔ دوسری یہ چیز ثابت ہو رہی ہے کہ امامت کا عقیدہ ضروری ہے دین میں سے نہیں ورنہ مذکورہ آخری دسایا میں اس کا ذکر کرتا لازمی امر تھا یقینی یہ چیز معلوم ہوتی ہے کہ جماعت سے ملنگہ ہو کر الگ الگ گروہ گروہ قائم کر لینا ائمہ کرام کی آخری وصایا کو پس پشت ڈالنے اور ان کی نافرمانی کے مترادف ہے۔ اللہ تعالیٰ ہر مسلمان کو کتب و سنت پر عمل کرنے کی توفیق نہیں اور آپس میں تفرقہ سے مچا کر اتفاق و اتحاد کی نعمت عطا فرمائے

صلی اللہ تعالیٰ علٰی خلیفہ محمد و آلہ و ازواجہ  
و بناتیہ و اصحابہ و اہل بیتہ اجمعین۔

نا چیز

محمد نافع بن مولانا عبد الغفور بن مولانا عبد الرحمن  
عفان اللہ عنہم  
از قریبی محمدی فی المکانہ جامعہ محمدی شریف ضلع جہیگ  
پنجاب (پاکستان)

# ہماری مطبوعات

- اسلام میں علامی کی حقیقت : مستشرقین کے اختراءات کا مدلل جواب
- اسلام کا قانون نہادت : مولانا سید محمد تین ہاشمی کے قلم سے ایک اہم قانونی دستاویز۔
- سیرت نبی قرآنی : مولانا عبدالماجد دریا آبادی کے گہرے قلم سے قرآن حزیر کی روشنی میں سیرت رسول کی جھکیاں۔
- سلطان محمد : سیرت رسول پر مرحوم عبدالماجد کے سیرتی مقالات کا جیسیں گلدتے۔
- حدیث الشفیعین : محقق عصر مولانا محمد نافع کے قلم سے مجیتِ حدیث اور امامت کے خود ساختہ نظریہ کا بے لگ جائزہ۔
- قرآن سے ایک انترویو : قرآنی موضوعات پر حوالہ کی شاہکار کتاب۔
- حضرت ابوسفیان : محقق عصر مولانا محمد نافع کے قلم سے
- حضرت اوسیں قرفی : سید اقبالین کی زندگی کے شب دروز۔
- آخری سورتوں کی تفسیر : نماز میں پڑھی جانے والی مختصر سورتوں کی ضروری تفسیر حمد خواص۔
- تفسیر سورہ لیل : قلب قرآن، یہیں کی تفسیر بحاثت مولانا سید محمد تین ہاشمی کے قلم سے
- اصول و راثت و ترک : و راثت و ترک کے اہم موضوع پر مسلسل تین کتاب
- اصطلاحات صوفیا : دنیا اور اصطلاحات کا انسانیکلو پیڈیا
- عجائب ادب فرنگی : اردو کا پلا نہایت دلچسپ اور جہزیگ معرفنامہ۔ اندن، پیرس، مصر، پرتغال اور سندھستان کی تہذیبی معاشرت کا بہترین نظائر
- شیعیت کیا ہے؟ : قرآن و سنت اور شیعی ائمہ کی روشنی میں مولانا محمد ظہیر ندی
- سابق شیخ الحاکم اسلامی یونیورسٹی بساو پیور کے قلم سے جماعت رفض کے متعلق عجیب و غریب اور سیرت ائمہ اخشتہ نامہ علمی مصنف کا خلیم شاہکار۔
- علامان رسول : عبداللہ قریشی۔ شمع رسالت سلی اللہ علیہ وسلم کے ان پروانوں کا سیرت افراد تذکرہ جنوں نے ناموس رسالت پر سب کچھ قربان کر دیا۔ مذہبات کی دو نیا میں بھیل مچاہی بنے والے حالات و واقعات۔

**مکہ مسجد** ۵ جنیشی سڑیت متعلق چک اردو بازار لاہور

## بناتِ اربعہ (رضی اللہ تعالیٰ عنہن)

یعنی سردارِ دو جہاں (صلی اللہ علیہ وسلم، کی چار صاحبزادیاں

تصنیف: حضرت مولانا محمد نافع مظلہ العالی

اس کتاب میں سردارِ دو عالم کی چار صاحبزادیوں کے حالت زندگی اور ان کی فضیلیتیں اور عنقتوں بڑی وضاحت اور تفصیل سے درج کی گئی ہیں۔ حالاتِ زندگی کے تحریج میں زینتیں کی معتبرت کروں سے بڑی خوبی سے استفادہ کیا گیا ہے۔ کتاب بڑا کے ایمان اور فوزِ مدنبر جہات ملا حظ کرنے سے اولادِ دنبوری کے ساتھ صحیح اور سچی عقیدت اور محبت کو فروغ ملے گا اور اس ذور میں سبیش اطراfat سے ان پاکیزہ اور مقدس طاہرات کے خلاف جوششات قوم میں پھیلے گا جاری ہے۔ ان کا مادل اور سکت جواب بھی کتاب میں خراہم ہے۔

بناتِ رسول اللہ پر یہ اپنی نویت کی ہے مثال کتاب ہے جس کے بغیر کوئی بھلی بڑی مکمل نہیں کھلا سکتی۔

## مسلمانوں کے سائنسی کارنامے

تألیف: پروفیسر طفیل یا شمی شعبی علوم اسلامیہ علام اقبال یونیورسٹی۔ اسلام آباد

اس سے بات کی شدید تغورت بخی کر مسلمانوں کے سائنسی کارناموں کو جاگر کیا جائے اور ان کی واقعی تقدیمات پر پڑے ہجوئے وصول کے دیزی پر دوں کو ہٹا کر تاریخ کا طیقی چہرہ قاریبین کے سامنے رکھا جائے۔ چنانچہ پروفیسر طفیل یا شمی نے اس مزدورت کو محسوس کرنے ہجوئے یہ سرکتہ الکاراہ کتاب تالیف کی جس میں طب، بہیت، ریاضی، کیمیا، طبیعت، سائنسات و زراعت اور لینکن اوجی میں اندس کے مسلمان سائنسدانوں کے کارناموں پر روشنی ڈالی گئی ہے۔ اور یورپ کی علمی بدبانیوں کو بے تفاہ کرنے ہوئے یہ بتایا ہے کہ مسلمانوں کی کون کوئی ایجادات کا سر اعلیٰ نہ نہیں کیے ہیں اپنے سر باندھ لیا تھا۔ المعرض یہ کتاب سائنسدانوں، محققین، پروفیسروں۔

تاریخ سائنس کے ماہرین۔ ایم۔لے علوم اسلامیہ کے طلباء، اس موضوع سے دلچسپی رکھنے والے دیگر قارئین کے لیے بے نظر تھے ہے۔

مکہ تکبیس کو فربہ ہے کہ اتنی بندپا یہ علمی کتاب کی اشاعت اس کے حستے میں آئی۔

# رحاء بینہم (رحمہم دل میں آپس میں)

اسلامی تاریخ کے اہم ترین موضوع پر مستند ترین کتاب

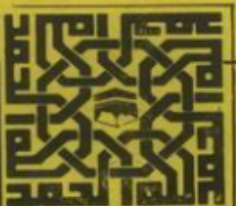
اصلیہ بیت اور خلافتی شہاش کے دریاں مجتہ اور سوت سے بھر پر تحقیقات کی مکمل تفصیل اس کتاب میں بیان کر گئی ہے اور وہ ساری ہی خاطفہ میاں اور جو نبی کیم صلی اللہ علیہ وسلم کے ائمہ اصحاب بزرگ رضیخا اور عالم امام جعیلہ کے بارے میں بھی لاقہ جاتی رہیجے میں اپنے کا مدلہ انا اللہ کر دیا گیا ہے۔ اپنے موضوع پر رحاء بینہم تحقیق اور استازانہ انداز نظر کا ایک مشاہکار ہے۔

اگر کتاب کے بغیر آپ کو لاتبری یہ ناسکھ ہے۔

## ستد اقربان نوازی

خلیفہ ثالث حضرت عثمانی رضیخا اور علیہ پڑھنے پڑھنے "اقربان دریم" کا مولیٰ جواب اپنے مرتبہ آپ کو خدمت میں راضیہ کیا جا رہا ہے۔ نادر شیعہ شیخ کتب سے حالیات کا پختہ۔ بہتر ہے کہ عرقہ ریزخا اور علیہ پڑھنے کے بعد انہما فی نادر پڑیش کشہ جو اعلیٰ علم۔ اور حکام انساں میں میکال مقبولہ ہوئے۔

حصہ علوی — (زیر ملجم)



مکے بُکس، ۵-جنتی سڑی، نیو ٹاؤن ٹوئی یگٹ ہاؤ